
        
            
                
            
        

    
Trung Tâm Diệu Pháp Âm 

1355 Hoàng Sa ( 318/119 Phạm Văn Hai) F5, Q Tân Bình, TPHCM 

Website: www.dieuphapam.vn 





VẠN THIỆN 

TIÊN TƯ TẬP 



Tác giả: Chu An Sĩ 

Dịch giả: Giới Nghiêm 

Sửa bản in: Diệu Pháp Âm 

 

 

 

Thông tin xuất bản: ... 

Lời nói đầu 

 

Thánh  giáo  tuy  nói  như  nhau,  nhưng  Phật  pháp  thật 

hơn hết. Không cần phải tìm áo nghĩa sâu xa, ngay nơi 

giới  “không  sát  sanh”,  cũng  đã  đáng  được  coi  là 

Thánh  trong  Thánh,  không  gì  có  thể  so  sánh.  Con 

người  bất  luận  trí  hay  ngu,  sát  sanh  đều  đưa  tới  khổ 

báo  lớn,  phóng  sanh  đưa  đến  phước  đức  lớn.  Tội, 

phước lớn nhất, không gì qua giết hại và phóng sanh. 

Cho  nên  con  vật  thích  an  tránh  nguy,  với  con  người 

không khác nhau gì mấy! Trong thư, truyện, thấy nhan 

nhản  những  việc  giết  hại,  đến  nỗi  nhìn  mãi  thành 

quen, cho là việc thường. Chỉ có đức Phật, đưa ra giới 

sát  đầu  tiên,  thống  thiết  phá  bỏ,  ai  hay  vạn  vật  nhất 

thể? Nay Nho gia cũng nói ái vật, tôi không biết cắt xé 

băm  vằm  mà  nói  ái  vật  là  ái  chỗ  nào.  Chặt  cây  giết 

thú, không cần đúng lúc; bất hiếu, không biết hoà mục 

thường  còn;  trong  vũ  trụ  cố  nhiên  lúc  nào  cũng  có 

giết;  hạn  hán  lụt  lội,  cũng  biết  cấm  tuyệt  giết  mổ, 

mong cảm động lòng trời; nhưng khi chiến tranh giết 

chóc,  thì  chẳng  hỏi  vì  sao,  tôi  thật  không  hiểu  được. 

Kinh  nói:  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  xuất  hiện  thế 

gian, ban bố lệnh bất sát, quốc độ nhân dân được giàu 

mạnh  thọ  mạng  sống  lâu,  đến  nỗi  không  nghe  tiếng 

chiến tranh đói khổ. Sanh vào thời Kiếp trược, thế vận 

giang  hà,  tiên  thánh  thấy  thế  cuộc  khó  phản  hồi,  vạn 

bất đắc dĩ, mới nói ra những lời gây hoạ hại cho mình. 

Những kẻ phàm phu tham ăn, đâu chịu được những lời 

ấy.  Chu  An  Sĩ  bạn  tôi,  cảm  thương  cho  cuộc  đời,  đã 

viết sách này, để cảnh tỉnh nhân tâm, vãn hồi kiếp sát, 

sưu  tầm  chọn  lựa,  giải  thích  rõ  ràng,  để  hàng  ngoại 

đạo cùng được biết, phá bỏ thuyết cổ hủ cố chấp của 

Nho gia, mong họ sớm tỉnh giác. Cùng chí hướng nên 

khuyên nhau, khắc in truyền bá. Nghĩ đến “sát” là giới 

đầu,  “nhân”  là  gốc  thiện,  Phật đã  ban  bố,  dạy  bảo  rõ 

ràng, nên đặt tên “Vạn Thiện Tiên Tư”. Sách này, hiện 

tại  được  vô  lượng  chư  hiền  thánh,  từ  bi  hộ  trì;  chư 

thiên  quỷ  thần,  cung  kính  vây  quanh,  đáng  dùng 

hương hoa, vung rải cúng dường. 

Trương Lập kính đề 

VẠN THIỆN TIÊN TƯ TẬP  

QUYỂN 1 

NHÂN QUẢ KHUYẾN (THƯỢNG) 

Khuyên đọc sách này (Thiên này là cương lãnh của 

giới sát) 

“Nhân”  đứng  đầu  Ngũ  thường,  “Từ”  đứng  đầu  vạn 

đức.  Phật,  Lão,  Nho  tuy  khác  nhau,  nhưng  cùng  một 

cách tuyên thuyết. Ai ai cũng tham sống sợ chết, loài 

vật  cũng  thế.  Con  gà  thấy  người  đầu  bếp  bắt  lấy,  sợ 

kêu  oang  oác  toáng  lên;  con  heo  thấy  người  lại  mua, 

hai dòng lệ như suối chảy. Miệng có đó, nhưng không 

biết nói năng. Huyết chảy cổ lìa, mình còn giãy giụa. 

Xắt thái băm vằm, nấu chưng đủ món. Chúng chịu khổ 

băm vằm, mình thì mâm thịnh soạn. Than ôi! Nếu việc 

này không tội, đâu có sợ ông trời (nhân quả)! Quả báo 

sanh sát xưa nay, trả vay vay trả không ngừng. Ngày 

xưa, khi còn trẻ, chính mắt tôi từng thấy sự việc nhân 

quả báo ứng, nên đã gom góp những sự việc cổ kim, 

chép lại đến mấy vạn lời. Nguyện cứu khổ ba đường, 

chí này ngày một kiên quyết. Hễ đặt bút viết, mỗi chữ 

mỗi  nghẹn  ngào.  Nhưng  vì  kinh  tế  khó  khăn,  quyên 

góp lại gian nan, gập gềnh khúc khuỷu mãi đến ba bốn 

năm, nay mới được lưu truyền. Khuyên nhủ cùng mọi 

người, để tâm đọc sách này. 



Thị Khuyến Toàn Lục (trích “Mộng Giác Thiên”) 

 

Mạnh Triệu Tường ở Giao Hà, đăng trong “Hiền Thư” 

năm Nhâm Tý niên hiệu Vạn Lịch, đau lá lách, mộng 

xuống  Âm  Phủ,  Vua  Diêm  La  nói:  “Ông  có  lộc  lớn, 

chỉ có điều sát sanh quá nhiều, đáng lẽ phải chết. Nay 

nên giới sát phóng sanh, viết lại những lời trong mộng 

để  khuyên  đời,  có  thể  chuộc  tội”.  Tường  vâng  dạ, 

nhưng  sau  khi  tỉnh  lại  quên  mất.  Một  đêm  nọ,  lại 

mộng như trước, Tường thất kinh! Năm ấy thi rớt, vội 

vàng trở về thuật lại lời mộng. Đêm ấy, đòn dông nhà 

bị  gãy,  giường  chõng nát  bấy,  liền  khắc  “Mộng  Giác 

Thiên” lưu hành nơi đời. Sau đỗ tiến sĩ, làm quan đến 

chức Lý Khanh. 

 Lời  bàn:   Người  ta  đều  vì  hai  chữ  “dây  dưa,  lần  lữa” 

mà để một đời trôi qua vô ích. Mạnh Triệu Tường nếu 

có một ý niệm “lần lữa”, sẽ nát bấy như giường chõng, 

làm  sao  có  thể  hưởng  phước  về  sau?  “Mộng  Giác 

Thiên” mà ông ta khắc, quả là Mộng Giác Thiên vậy! 

Minh Chủ Tuân Hành (xem “Cảm ứng Thiên 

Quảng Sớ”) 



Trịnh Khuê ở Tiền Đường, bệnh, mộng thấy cử nhân 

Lục  Dung  Thành  đã  chết  đến  thăm,  cận  vệ  đi  theo 

nhiều hơn  cả  lúc  sống.  Khuê hỏi  làm  chức  gì,  Thành 

đáp:  “Minh  Tào  Quán  Chính”,  rồi  tặng  cho  Trịnh 

Khuê hai cuốn sách “Hiếu Nghĩa Đồ” và “Phóng Sanh 

Lục”. Khuê nói: Cuốn “Phóng Sanh Lục” này, đại sư 

Liên  Trì  viết,  ông  ở  Diêm  Phủ,  làm  sao  có  được? 

Thành  nói:  Diêm  Chúa  thấy  cuốn  này  hay,  bèn  cho 

chép lại, đồng thời ban bố tuân hành, chỉ sợ người ta 

không tin. Nếu anh làm theo, bệnh chắc sẽ khỏi. Trịnh 

Khuê tỉnh dậy liền tìm hai cuốn sách đó đọc, rồi quyết 

trì giới sát phóng sanh, quả sau bệnh khỏi. 

 Lời  bàn:  Đạo có  hai,  gồm  nhân  và  bất nhân  mà thôi. 

Giới  sát,  là  nhân;  sách  giới  sát,  cùng  với  người  làm 

lớn cái nhân ấy. Lợi mình, là cái nhân nhỏ; lợi người, 

là  cái nhân  lớn.  Đại sư  Liên  Trì,  hàng lân  phụng  của 

nhà nho, coi công danh như giẻ rách, sau xả tục xuất 

gia, là rường cột của Phật pháp, cho nên cầu mưa trời 

liền cho mưa lớn, ở núi mà mãnh hổ tránh xa. Thì biết 

cuốn  “Giới  Sát”,  trời  còn  thuận  theo,  huống  chi  con 

người? huống chi quỷ thần? 

Ngăn cản làm lành hiện tiền chịu báo (kiến “Chứng 

Từ Biên”) 



Trình Tự Xương ở Mật Châu, thấy người ở quận Giao 

Tây thích ăn sinh mạng, nên đêm bái Tinh Đẩu rằng: 

“Xương muốn vì tất cả chúng sanh, cùng bảy đời phụ 

mẫu,  ấn  tống  cuốn  ‘Giới  Sát  Đồ  Thuyết’.  Hôm  nay 

Chân Vũ Chân Quân hạ giáng, nguyện nhờ sức thánh 

lưu thông”. Thị Hoa vợ Bành Cảnh người trong thôn, 

chụp  lấy  xé  bỏ,  ném  vào  chỗ  uế.  Hôm  sau,  Thị  Hoa 

mua  cá  về,  sắp  làm  thịt,  cá  bỗng  nhảy  lên,  đập  đuôi 

móc mắt Thị Hoa, máu chảy lênh láng, hoá thành côn 

trùng  cắn  rỉa  khắp  thân.  Tin  vừa  loan  ra,  Giám  Trấn 

Quách  thấy  một  vị  thần,  tự  xưng:  “Ta  là  Chân  Vũ, 

quan  sát  biết  đại  thiện  nhân  Trình  Tự  Xương  ở  vùng 

này, ấn tống “Giới Sát Đồ Thuyết”, Thị Hoa ném vào 

chỗ uế, tội nặng phải  chết.  Nếu  không sám  hối,  cũng 

phải chịu tội, lần sau tôi đến bắt tội. 

 Lời  bàn:  Người  thời  mạt  pháp,  ác  nghiệp  chuyển 

nhiều,  thiện  căn  ít  ỏi,  thấy  ai  làm  việc  thiện,  nói  lời 

lành  là  liền  ngăn  cản.  Nếu  thấy  ai  giới  sát,  liền  nói: 

“Làm chuyện viễn vông! Tướng bạc phước!” Thấy ai 

phóng  sanh,  liền  nói:  “Thả  chúng  cũng  không  sống 

đời, vừa quay rồi cũng bị bắt lại”. Thậm chí còn đàm 

tiếu, phỉ báng không nhân không quả. Hoặc trước mặt 

người  chê  họ  ngu  si,  mắng  họ  phỉnh  gạt.  Khiến  cho 

người  thiện  đỏ  mặt  xấu  hổ,  thoái  khuất  sơ  tâm  mà 

không làm nữa. Ôi! Bọn ác nhân này, Tiên nhân thấy 

cũng phẫn nộ, mắng là quỷ Cưu-bàn-trà, sau khi nhắm 

mắt,  không  biết  đoạ  vào  đường  nào?  Xin  khuyên 

những người có tâm hiền thiện, nếu có gặp những kẻ 

cản trở này, dù bị phỉ báng, chỉ nghe mà thôi, xin chớ 

khởi tâm sân hận; khuyến hoá mà thôi, xin chớ có lời 

lẽ  khoa trương;  thương xót  mà  thôi,  chớ  có  sanh  tâm 

mặc kệ. Nhìn vào Thị Hoa, không đáng sợ sao? 

Khuyên Tể Quan (dưới đây nói làm quan không 

nên sát sanh) 



Trong  thiên  hạ,  phú  quý  sang  hèn,  có  vạn  điều  khác 

biệt. Có người thì, lên xe xuống ngựa, oai đức cao vời; 

có  người  thì,  gánh  thuê  vác  mướn,  lẻ  loi  cô  khổ;  có 

người  thì,  giàu sang  sung sướng,  vàng ngọc đầy  nhà; 

có người thì,  cùng  khổ  nghèo hèn, xin ăn  khắp chốn. 

Trong đó vinh nhục cách nhau, như trời với vực. Nếu 

không tin thuyết báo ứng, lý vay trả của nhà Phật, thì 

những  cái  trời  phú  cho  người,  cũng  rất  là  bất  bình 

đẳng.  Cho  nên  kinh  nói:  “Làm  người  sang  cả,  quốc 

vương  trưởng  giả,  đều  từ  cung  kính  Tam  bảo  mà  ra. 

Làm  người  giàu  có,  từ  bố  thí  mà  được.  Làm  người 

trường  thọ,  từ  trì  giới  mà  được.  Làm  người  đoan 

chánh, từ nhẫn nhục mà được”. Đời trước tạo nhân gì, 

đời  nay  gặt  quả  ấy,  đánh  chuông  thì  được  tiếng 

chuông,  đánh  khánh  thì  được  tiếng  khánh;  cũng  như 

người  nông dân,  trồng bắp được  bắp, trồng  đậu được 

đậu, đây là lý do sự giàu sang bần tiện cách nhau như 

trời  với  đất.  Đánh  cái  chuông  nhỏ  nghe  tiếng  nhỏ, 

đánh  cái  chuông  lớn  nghe  tiếng  lớn.  Cho  đến  trồng 

một  giống  cây  được  một  loại  trái,  trồng  mười  giống 

cây  được  mười  loại  trái,  y  là  lý  do  sự  giàu  sang  bần 

tiện  lại  có  sai  khác.  Đời  nay  trẻ  tuổi  đỗ  cao,  hưởng 

bổng  lộc  hậu,  là  nhờ  đời  trước  siêng  làm  việc  thiện, 

rộng  tu  phước  đức.  Nếu  không  như  thế,  sao  ông  trời 

chỉ  hậu  hĩ  đối  với  tể  quan?  Nhưng  cư  cao  thừa  thế, 

thuận  gió hét to,  làm  thiện nhiều,  làm ác  cũng nhiều, 

như  người  uống  sâm,  phục  linh,  lành  bệnh  cũng  đó, 

mà mang bệnh cũng đó, đó là lý do mà Mạnh Tử nói: 

“Chỉ  có  người  nhân  thích  hợp  ở  ngôi  vị  cao”.  Lại 

huống  nữa  tước  lộc  đã  cao,  thì  nấu  nướng  ăn  uống 

hằng ngày, tân khách yến hội, việc giết hại càng nhiều. 

Thân đến nơi nào, thì chúng sanh trên khô dưới nước 

nơi đó, bỗng nhiên mà bị chết thảm. Ngồi trên ngôi vị 

một ngày, một ngày chúng sanh vô tội liên tục bị cắt 

cổ  nhổ  lông.  Do  đó  thánh  hiền  xưa,  thương  xót  dè 

chừng,  ở đâu  lập  ao phóng sanh  ở đó, treo bảng  cấm 

giết  hại,  phát  lịnh  rằng  “ai  giết  trâu  bò  bị  phạt”,  mà 

trâu bò được sống sót nơi lò mỗ; phát lịnh “ai giết chó 

mèo bị phạt”, mà chó mèo thoát khổ báo thảm nơi dao 

thớt. Lên núi xuống đầm, đều đưa ra hiệu lịnh nghiêm 

khắc cấm chỉ sát sanh. Chỉ e một khi không còn chức 

quyền  nữa,  có  thiện  nguyện  nhưng  không  có  sức  để 

làm  việc  thiện.  Khuyên  khắp  người  nhân  đương 

quyền,  nhanh  trồng  thiện  duyên,  thừa  cơ  làm  phước. 

Mong thể hội ý hiếu sinh  của  trời,  lòng  hoà  mục  của 

vua.  Hễ  nắm  quyền,  liền  nên  tích  chứa  âm  đức.  Nếu 

bảo  toàn được  sự  sống,  thì  làm  liền  không  để  lỡ  dịp. 

Người  làm  quan,  căn  dặn  thuộc  hạ  không  nên  giết; 

người  làm  dân,  xin  lập  hiến  pháp  bất  sát  sanh.  Nếu 

hành nhân được cho vạn thế, chắc chắn tên tuổi vang 

xa.  Cho  dù  ơn  rộng  ban  một  lát,  phước  cũng  ban  bố 

cho muôn đời. Không thì, cũng như vào núi báu mà về 

tay không! 



Khắc Đá Ban Từ (trích “Cựu Đường Sử”) 



Nhan  Chân  Khanh  đời  nhà  Đường,  tự  Thanh  Thần, 

giỏi  thư  pháp,  tín  phụng  Tam  bảo,  từng  thọ  giới  với 

thiền sư  Huệ Minh  ở  Hồ  Châu.  Năm  thứ  3 niên  hiệu 

Càn Nguyên, Đường Túc Tông cho thiết lập ao phóng 

sanh khắp thiên hạ, bất cứ chỗ nào thuận tiện, đều cho 

làm ao, cộng có 81 chỗ. Mỗi ao ông Nhan đều xin vua 

viết  bi  văn,  khắc  đá  để  được  bền  lâu.  Ông  làm  đến 

chức  Thượng  Thư  Hữu  Thừa,  phong  Lỗ  Quận  Công, 

là hiền thần một thời. 

 Lời  bàn:  Làm  ao  phóng  sanh,  nên  lập  bia  đá,  tất  cả 

thuyền chài đều không được đến, mới được lâu dài. Bi 

văn  mà  Lỗ  Quận  công  xin,  tuy  nói  rằng  vua  viết, 

nhưng thật chính tay ông viết. Từ thời nhà Đường đến 

nay, đã hơn ngàn năm. Trong khoảng thời gian đó biết 

bao  sinh  vật  được  cứu,  trồng  được  biết  bao  âm  đức, 

đều nhờ sức khởi xướng của Nhan Chân Khanh vậy! 

Ngư Khấp Chí Cảm (xem “Quảng Nhân lục”) 



Phan  Hoa huyện  lệnh  Chư  Ký thời nhà  Tống,  tu  Phổ 

Hiền  Sám  Pháp,  cấm  đánh  bắt  cá.  Sau  phụng  chiếu 

vào triều làm quan, mộng thấy vô lượng cá trong sông 

hồ đều khóc rằng: “Trưởng giả đi, dòng họ chúng tôi 

không khỏi bị chưng nấu!” Tiếng gào khóc vang thấu 

trời.  Hoa  lấy  làm  lạ,  viết  “Mộng  Ngư  Ký”,  dặn  dò 

huyện  lệnh  nhiệm  kỳ  tới,  cũng  nên  bảo  hộ  loài  thuỷ 

tộc. 

 Lời bàn: Tâm thánh nhân, đâu ai không muốn hết thảy 

loài  vật  đều  được  sống?  Nhưng  heo  dê,  tình  thế  khó 

cấm.  Còn  như  trâu,  chó  trong  loài  thú;  tôm,  cua,  ba 

ba… trong  loài thuỷ  tộc,  thì  không  loài  nào  là  không 

cấm  được.  Nên  đưa  ra  hiệu  lịnh  trước  mấy  ngày.  Ai 

làm trái, bán động vật, người nào thấy thì giật lấy, rồi 

mang  hiện  vật  lên  quan  xử  lý.  Người  làng  bên,  cũng 

không  được  mua  sinh  vật  vi  phạm  lệnh  cấm,  nếu  ai 

mua, thấy cũng giật lấy. Ai có công thì thưởng, ai có 

tội thì phạt, đầu cũng như cuối. Riết như vậy thì những 

người sống bằng nghề đánh bắt, không sống được, gọi 

là nhổ cỏ tận gốc vậy 

Hai Lần Sống Lại (trích “Cảm ứng Thiên Quảng 

Sớ”) 



Tư Lý ở Ngô Quận đột tử. Qua một đêm sống lại, vội 

gọi người nhà, mời Thái Thủ và thuộc quan đến, dập 

đầu nói: Tôi xuống âm ty, tha thiết xin tha mạng, ban 

đầu Diêm chúa không cho, nhưng sau nói: “Ngươi có 

thể  khuyên  1000  người  không  ăn  thịt  trâu  được 

không?  Kỳ  hạn  trong  ba  ngày”.  Nay  may  được  sống 

lại, chẳng phải các anh vì tôi khuyên khắp bá tánh, thì 

không  ai  làm  được  chuyện  này”.  Mọi  người  làm  bộ 

hứa. Qua ba ngày sau, Tư Lý lại chết. Quận Thủ thất 

kinh,  triệu  thuộc  quan  cùng  trì  giới  này.  Lại  đem  sổ 

sách  để  bên  đường,  sai  bá  tánh  đều  ghi  tên  vào.  Đủ 

ngàn người, đem đốt. Lát sau, Tư Lý sống lại, nói: “Bị 

sứ dẫn đi, người chủ vừa la trách thì chợt người mặc 

áo  vàng  mang  sổ  đến,  nói  là  danh  tánh  của  những 

người  giữ  giới  không  ăn  thịt  trâu.  Người  chủ  giở  ra 

xem,  vui  mừng  nói:  Không  những  sống  lại,  mà  còn 

kéo dài tuổi thọ thêm 72 tuổi. Thái Thủ và mọi người, 

đều  được  phước  vô  lượng.  Tư  Lý  sau  sống  đến  100 

tuổi. 

 Lời bàn: Xưa nay quan chức, cũng có thể cấm người 

giết  trâu,  chỉ  có  điều  không  biết  cách.  Cho  nên  bảng 

cấm  tuy  treo  khắp  phố,  nhưng  thịt  trâu  vẫn  có  khắp 

nơi.  Người  ta  làm  nghề  mổ  trâu,  vốn  ở  có  lời,  nếu 

không  lời,  chắc  chắn  người  ta  sẽ  bỏ.  Nên  cho  lính, 

luân  phiên  canh  gác.  Nếu  bắt  được  thịt  trâu,  lập  tức 

phạt người bán. Cái chính là phạt thật nặng, gấp mấy 

lần lợi nhuận, thì lính sẽ vui vì lợi cho quan mà không 

bỏ  qua.  Không  thì,  nhận  hối  lộ  của  người  ta,  rồi  che 

giấu cho nhau, quan làm sao biết, quan làm sao thấy. 

Cấm Giết Trâu Tăng Tuổi (trích “Giới Ngưu Vựng 

Biên”) 



Vào  niên  hiệu  Gia  Tĩnh,  Hồ  Đạt  bố  chính  tỉnh  Phúc 

Kiến, làm tiệc đãi khách. Thượng thư Lâm Tuấn đang 

ăn  bỗng  chết  giấc,  lay  hoài  không  tỉnh.  Lâu  sau  tỉnh 

dậy nói: “Lạ thật! Tôi vừa bị gọi xuống âm phủ, ông 

chủ là tổ tiên của tôi Lâm Thông, nói: “Nay Diêm La 

Vương tức chánh công Tống Phạm Văn, ta là thuộc hạ 

của ông”. Do con xưa làm huyện lệnh, không cấm giết 

trâu, bị trừ 12 tuổi, nên nay bắt con”. Tôi nói: “Ngày 

xưa  khi  làm  huyện  lệnh,  con  từng  có  treo  bảng  cấm 

giết  mổ  trâu,  hồ  sơ  vẫn  còn  mà”.  Thông  ngạc  nhiên 

nói: “Có phải đã nhầm không?” Liền cho điều tra lại. 

Lát  sau,  Thổ  thần huyện  mang bảng  cấm  của tôi  lên. 

Thông sung sướng, tấu lên Diêm La, trả lại cho tôi 12 

tuổi, rồi sai sứ đưa tôi về. Tân khách hôm ấy đều thất 

kinh,  đều  thề  không  ăn  thịt  trâu  nữa.  Tuấn  sau  quả 

đúng sống thêm 12 tuổi. 

 Lời bàn: Bần thì mong phú, phú thì mong quý, quý thì 

mong  sống  lâu.  Ở  địa  ngục,  chỉ  một  việc  giết  trâu, 

những  vị  quan  tăng  tuổi  thọ,  không  biết  bao  nhiêu? 

Những người bị giảm bớt tuổi, không biết bao nhiêu? 

Tiếc là âm dương cách trở, không thể thấy biết! 

Khuyên Người Ở Cửa Quan 



Những  kẻ  ở  cửa  quan,  thấy  người  bị  còng  nhốt,  bị 

đánh đập, hầu như họ chẳng thấy thương xót. Họ coi 

giới  sát,  lại  càng  viễn  vông.  Cho  nên  vừa  đến  thôn 

làng, là không nể nang kiêng kỵ gì cả. Thấy gà lấy gà, 

thấy vịt lấy vịt, thậm chí còn bắt người ta bán cho, để 

cung cấp cho sự ham ăn ham uống. Ăn uống đã rồi, lại 

khoe với bạn bè, do đó mà tập tục hung bạo ngày một 

thạnh.  Đâu  biết  đạo  trời  có  báo  ứng,  rồi  có  lúc  hoặc 

chết dưới đao  gậy,  hoặc  chết bị tù đày,  hoặc  rồi  táng 

gia  bại  sản  con  cháu  ăn  xin.  Do  tâm  hung  bạo,  mà 

mang vạ nhanh. Khuyên khắp thiện sĩ ở cửa quan, nên 

lúc nào cũng, thấy người khốn khó dùng lời lành an ủi; 

thấy  người  vô  tội bị  oan,  giải  oan  cho họ.  Còn  về  ăn 

uống,  không  có  cùng  tận.  Nếu  làm  cho  trời  giận,  chi 

bằng  tích  phước  tăng  thọ,  con  cháu  thạnh  hưng? 

Người xưa nói: “Đẩy người dìu người, cùng một vận 

động  của  cánh  tay;  ăn  thịt  ăn  rau,  cùng  một  cái  nhai 

của miệng”. Người rõ lý sao không suy nghĩ? 

Khuyên Hiếu Dưỡng Mẹ Cha (Dưới Đây Nói Trong 

Nhà Không Nên Sát Sanh) 



Con cái hiếu dưỡng cha mẹ, có nhiều đường hiếu. Đầy 

đủ  hạ  dưỡng  là  tiểu  hiếu,  đầy  đủ  thứ  dưỡng  là  trung 

hiếu, đầy đủ thượng dưỡng là đại hiếu, chỉ có đầy đủ 

tối thượng dưỡng là đại hiếu của đại hiếu. Vì sao? Hạ 

dưỡng, chỉ biết phụng dưỡng ăn uống, cơm ngon rượu 

ngọt,  không  để  cha  mẹ  than  phiền,  cũng  là  điều  thế 

gian  khó  làm,  gọi  là  tiểu  hiếu.  Thứ  dưỡng,  theo  chí 

của cha mẹ, cái gì cha mẹ yêu cũng yêu, cái gì cha mẹ 

kính cũng kính, làm lòng cha mẹ vui, đó là trung hiếu. 

Thượng dưỡng,  khuyên  cha  mẹ học đạo,  cha mẹ  làm 

lành tán thành, cha mẹ làm ác can gián, khiến cha mẹ 

đức  ngày  một  lớn,  đó  là  đại  hiếu.  Còn  tối  thượng 

dưỡng, là tiến thêm nữa. Thường nghĩ đến ân của cha 

mẹ, đồng với trời đất, thọ mạng của cha mẹ, ngày một 

đến  gần,  phải  làm  cách  nào  để  báo  ân  cha  mẹ?  Làm 

cách  nào  để  kéo  dài  tuổi  thọ  cho  cha  mẹ?  Làm  cách 

nào  làm  cho  cha  mẹ  ra  khỏi  sanh  tử?  Làm  cách  nào 

cho cha mẹ tội chướng tiêu trừ? Làm thế nào cho cha 

mẹ  được  vào  dòng  thánh,  cứu  cánh  thành  Phật?  Thí 

như gặp chiến tranh, cõng cha mẹ chạy, trốn vào núi, 

không biết giặc cướp có đến không? Chạy xuống biển, 

không  biết  giặc  cướp  có  đến  không?  Trốn  vào  rừng, 

không biết giặc cướp có đến không? Suy nghĩ kỹ càng, 

bèn  đưa  cha  mẹ  đến  nơi  an  ổn.  Đó  là  tối  thượng 

dưỡng, cũng gọi là vô thượng dưỡng, cũng gọi là siêu 

xuất  nhất  thiết  thế  gian  dưỡng,  chẳng  lẽ  không  phải 

đại hiếu của đại hiếu? Nếu giết động vật nuôi cha mẹ, 

khiến loài vật mang oán đời sau, cha mẹ phải đền trả 

nhiều đời, đâu chỉ là lấy thịt độc giúp cha mẹ đỡ đói, 

rượu  độc  cho  cha  mẹ  đỡ  khát!  Tội  nghịch  nào  nặng 

hơn,  mà  còn  cho  đó  là  hiếu?  Có  người  hỏi:  “Kẻ  sĩ 

công thành danh toại, rạng danh tổ tông, có được gọi 

là  hiếu  không?”  Trả  lời:  “Công  thành  danh  toại,  cố 

nhiên là đáng có. Nhưng nếu lấy đó giúp thiện, thì cha 

mẹ  được  vinh  danh;  nếu  lấy  đó  trợ  ác,  chẳng  phải  là 

ngược  lại  làm  nhục  cha  mẹ  sao?  Cha  của  Cối,  Tung, 

chính là cha của tể tướng, nếu là thời nay, ắt người ta 

sẽ  ghét!”  Nên  biết  hiếu  tử  làm  rạng  danh  cha  mẹ, 

không  bằng  tích  đức,  công  danh  chỉ  là  thứ  yếu  mà 

thôi. 

Quả Báo Sống Bằng Tiền Tội Lỗi (xem “Háo Sanh 

Lục”) 



Huyện Gia Hưng có một bà cụ, con trai làm nghề bắt 

cua.  Mỗi  lần  bắt  được  cua,  anh  ta  dùng  dây  cỏ  xâu 

thành chuỗi, mang bán nuôi mẹ. Một hôm nọ, bà cụ 

mắc bệnh nặng, tự mình lấy từng sợi từng sợi dây 

cỏ nuốt vào bụng; nuốt vào rồi lôi ra; lôi ra rồi nuốt 

vào. Máu và niêm dịch trong ruột chảy ra theo dây 

cỏ, và tự nói với mình: “tôi sống bằng đồng tiền tội 

lỗi của con tôi, vì thế mà bị quả báo này.” Người ta 

bu  lại  xem  đông  như  kiến.  Cứ  như  vậy  mấy  ngày 

sau thì chết. 

 Lời  bàn:  Xưa  đức  Thế  tôn  ở  trong  thành  Vương-

xá,  thấy  một  con  cá  lớn,  mình  có  nhiều  đầu,  mỗi 

đầu một loài thú, mắc trong lưới. Đức Thế tôn bèn 

nhập Từ bi tam-muội, gọi cá hỏi: “mẹ ngươi đang 

ở  đâu?”  cá  trả  lời:  “Mẹ  con  đoạ  làm  trùng  trong 

nhà  xí.”  Phật  nói  với  các  Tỳ-kheo:  “Con  cá  lớn 

này, thời Phật Ca-diếp, là một Tỳ-kheo thông tam 

tạng,  do  ác  khẩu  mà  chịu  quả  báo  nhiều  đầu.  Mẹ 

của thầy Tỳ-kheo đó, lúc ấy thọ lợi dưỡng của ông, 

do nhân duyên ấy mà bị quả báo đoạ làm côn trùng 

trong  nhà  xí”.  Xem  đây,  nuôi  cha  mẹ  bằng  đồng 

tiền  tội  lỗi,  còn  chẳng  phải  là  việc  làm  của  người 

con  có  hiếu,  huống  hồ  theo  thế  gian,  giết  vật  để 

hưởng? 

Công Lớn Trì Trai (trích “Quán Cảm Lục”) 

Cố Thuận Chi ở Vô Tích, huyện Thường Thục, ăn 

chay  trường.  Ngày  mồng  1  tháng  2  năm  Canh 

Tuất, bất tỉnh nhân sự, bảy ngày đêm mới tỉnh. 

Sau  khi  tỉnh  dậy,  Chi  thuật  lại:  “mộng  thấy  một 

đạo nhân hẹn tôi cùng đi nghe kinh. Đến một ngôi 

chùa trang nghiêm, Pháp đường trước có một pháp 

sư  giảng  kinh  Kim  Cang;  Pháp đường  sau  có  một 

pháp  sư  giảng  kinh  Báo  Ân.  Giảng  kinh  xong, 

khuyên  mọi  người  rằng:  ‘những  người  trì  trai  giữ 

giới, nên phải kiên tâm niệm Phật; những người ăn 

mặn,  cần  phải  không  sát  sanh.  Như  vậy  không 

những siêu độ cho cha mẹ, mà còn giảm nghiệp tội 

cho  mình.’  Lúc  ấy,  bỗng  thấy  mẹ  khóc  trong  hồ 

máu,  có  vô  số  ốc,  giun  vây  quanh  cắn  khắp  thân 

thể, bất giác lòng không chịu được. Đạo nhân nói: 

“Mẹ đời nay của con đã được vãng sanh, đó là mẹ 

đời  trước,  do  khi  còn  sống,  thích  ăn  thịt  vịt,  sát 

sanh rất nhiều, cho nên chết đoạ địa ngục, bị nhiều 

côn trùng vây quanh cắn vào thân thể, cần phải trì 

chú  vãng  sanh,  mới  mong  độ  mẹ.”  Ngay  lúc  đó, 

bỗng nhiên tỉnh dậy, mới biết thần thức đã rời thân 

thể bảy ngày rồi. 

Sau  khi  tỉnh,  Chi  chuyên  tâm  trì  chú  vãng  sanh, 

mấy ngày sau, người mẹ bị đoạ, báo mộng đã được 

độ thoát. 

 Lời bàn:  Người đời  xưng hiếu,  chỉ  trong  một  đời. 

Nhà  Phật  tận  hiếu,  lợi  khắp  nhiều  đời,  cho  nên  là 

đại. 



Khuyên Người Thương Con 



Trẻ con tạo nghiệp sát, cha mẹ không cấm, làm riết 

thành quen. Nếu con trùng con dế không thương, ắt 

sẽ  giết  con  trâu  con  chó.  Một  khi  lòng  trắc  ẩn  đã 

mất, thì tổn tiết bại danh, dứt tông tuyệt tự, đều do 

nghiệp sát. Nên biết khi còn để chỏm, tập thiện thì 

thiện, tập ác thì ác, không thể một ngày không dạy. 

Khuyên  khắp  các  bậc  cha  mẹ,  chớ  coi  là  con  vật 

nhỏ mà không cứu hộ, chớ coi là trẻ con mà không 

đề  phòng  cấm  cản.  Để  các  con  cháu  thấy,  toàn  là 

hành  vi  thiện.  Dù  những  kẻ  bản  chất  hết  sức  bất 

nhân, còn  giáo hoá chúng, huống hồ  vốn  là người 

thiện?  Không  thì,  lúc  nhỏ  không  dạy,  sau  dù  hối 

hận, cũng không thể kịp. 

Thanh Sính Thuật Chuyện Cõi Âm (trích 

“Quan Cảm Lục”) 

Thang  Sính  ở  Lật  Thuỷ,  năm  Giáo  Ngọ  niên  hiệu 

Thuận Trị đi thi Hương, ra khỏi trường thi thì mắc 

bệnh.  Đến  nửa  đêm  ngày  mồng  6  tháng  10,  toàn 

thân  lạnh  ngắc,  cứng  đơ.  Những  việc  làm  cả  một 

đời,  đều  hiện  ra  trước  mắt.  Nhớ  lại  lúc  còn  nhỏ, 

nghịch  giấu  một  con  gà  dưới  rãnh,  bị  con  chuột 

hoang cắn bị thương. Lại giết một tổ dơi. Lại một 

người đày tớ ngủ say, đốt giấy dầu khiến bị thương 

cánh  tay.  Chốc  lát,  thấy  những  con  dơi  lại  đòi 

mạng,  lòng  rất  sợ  hãi.  Ngoài  ra  những  việc  lành, 

cũng  tơ  hào  nhớ  hết.  Bỗng  nhớ  đến  câu  “vô  quái 

ngại cố, vô hữu khủng bố” của Tâm Kinh, giác tâm 

dần an ổn. Thấy cành dương cam lộ của Quan Âm 

Đại Sĩ, bèn tỉnh. Đến năm Tân Sửu, thi đậu tiến sĩ. 

 Lời bàn: Cái việc giấu gà, giết dơi của Thang Sính 

chỉ là việc lúc nhỏ, vậy mà vừa xuống cõi âm, tất 

cả  đều  đến  đòi  mạng,  đủ  biết  nghiệp  sát  cũng 

không thông cảm cho trẻ con! huống hồ gì tuổi trẻ 

giết  hại,  đâu  chỉ  là  con  gà  con  dơi?  Bậc  cha  mẹ 

thương  con,  hãy  nghĩ  đến  tai  vạ  mà  dự  phòng 

trước. 

Lấy Trứng Chim Bị Đốt Khô Chân (xem “Háo 

Sinh Lục”) 



Một đứa trẻ ở Ký Châu, thường đi tìm tổ chim lấy 

trứng.  Một  hôm  có  người  bảo  nó:  “Chỗ  kia  có 

trứng, đi lấy với ta”. Rồi dẫn đến vườn dâu. Bỗng 

bên  đường  xuất  hiện  một  cái  thành,  trong  thành 

nhà cửa đẹp đẽ, múa hát inh ỏi. Đứa trẻ làm lạ hỏi: 

“Thành này  có  từ  bao  giờ?”  Sứ  giả bảo đừng nói, 

rồi dẫn vào trong thành. Cửa thành bỗng đóng lại, 

khắp  thành  sắt  nóng,  lửa  than  đầy  mặt  đất,  đốt 

nóng  chân  không  chịu  nổi.  Đứa  trẻ  gào  thét  chạy 

đến cổng phía Nam, cổng phía Nam đóng lại. Chạy 

đến cổng phía Đông, cổng phía Đông đóng lại. Các 

cổng phía Tây, phía Bắc cũng lại như vậy. Lúc ấy 

người hái dâu thấy đứa trẻ vừa chạy vừa gào khóc 

trong vườn dâu, cho là bị điên, về báo cho cha cậu. 

Người cha đến gọi, đứa trẻ vừa trả lời liền té bịch 

xuống,  thành  lửa  đều  không  thấy  nữa.  Người  cha 

nhìn vào đôi chân, từ đầu gối trở xuống cháy khét 

như  nướng.  Đứa  trẻ  nói  nguyên  do.  Người  cha 

bồng con về chữa trị, từ đầu gối trở xuống teo chỉ 

còn xương. 

 Lời  bàn:  Cái  khổ  địa  ngục,  đều  do  tự  tâm  tạo  ra, 

cũng  từ  tự  tâm  hiện  ra.  Phước  dày,  địa  ngục  liền 

thành thiên đường; tội sâu, thiên đường liền thành 

địa ngục. Thí như người mắc bệnh sốt rét, ở cùng 

người  không  bệnh,  người  không  bệnh  không  thấy 

lạnh, mà người bệnh thì run cầm cập, như ở trong 

băng giá. Người không bệnh không thấy nóng, mà 

người bệnh thì mồ hôi vã ra như tắm, như ở trong 

thành  lửa,  là  một  minh  chứng.  Lại  như  Thiên  tử 

trời  Lục  Dục  (Lục  dục  thiên:  tức  sáu  loại  trời  cõi 

dục; thiên tử, thiên vương) đều hưởng thức ăn thức 

uống  cõi  trời,  nhưng  những  vị  trời  phước  báu  lớn 

hơn,  màu da trắng; những  vị  trời  phước  kém  hơn, 

màu da đỏ dần. Áo quần, châu báu, cung điện cũng 

lại như thế, đây cũng là một minh chứng. Lại như 

người  đời  ở  trong  thai  mẹ,  ô  uế  như  nhau;  nhưng 

Thế tôn ở trong bụng bà Ma-da, nhập ly cấu Tam-

muội,  thì  có  chiên-đàn,  diệu  bảo,  trăm  ngàn  cung 

điện  để  tự  trang  nghiêm,  chẳng  phải  tất  cả  chỉ  do 

tâm tạo sao? Cho nên biết đứa trẻ này nghe người 

nói  có  trứng,  đó  là  do  tâm  hiện,  trứng  vô  minh. 

Vườn  dâu  có  thành,  là  thành  oan  nghiệp  do  tâm 

hiện  ra.  Lửa  khắp  thành,  là  lửa  phiền  não  do  tâm 

hiện ra. Bốn cửa thành đóng ra không được, là cửa 

lao ngục tự tâm hiện ra. Nên nói: Địa ngục không 

xa, ngay tại trước mắt, theo nghiệp báo của người 

mà hiện ra. 

Viết Kinh Thoát Khổ (trích “Pháp Uyển Châu 

Lâm”) 

 

Niên  hiệu  Long  Sóc  nguyên  niên  đời  nhà  Đường, 

Ngũ Ngũ Nương ở Lạc Dương chết hơn một tháng, 

báo mộng cho chị gái và em trai rằng: “Lúc nhỏ tôi 

bị  ghẻ,  giết  một  con  cua  giã  nát  bôi  lên.  Ghẻ  tuy 

được lành, nhưng tôi đã bị đoạ trong địa ngục rừng 

dao. Hiện có bảy con dao đâm vào trong thân, đau 

đớn  lắm,  mong  làm  Phật  sự  cứu  cho”.  Người  chị 

bèn  lấy  chiếc  áo  để  lại  của  cô  ta  cúng  dường  cho 

thầy  Bảo  Hiến  ở  chùa  Tịnh  Độ,  viết  “kinh  Kim 

Cang” bảy quyển. Viết xong, lại mộng thấy người 

em  về  tạ  rằng:  “nay  bảy  con  dao  đã  rút  ra,  nhờ 

phước mà được đầu thai”. 

 Lời  bàn:  Giết  để  trị  bệnh  mà  còn  không  được, 

huống tạo nghiệp sát vô ích! 



Ruồi Kiến Đòi Mạng (trích “Quan cảm lục”) 



Cuối  thời  nhà  Minh,  họ  Dư  ở  Vô  Tích,  vào  năm 

hơn 20 tuổi thì ăn chay phụng Phật, nhưng tánh ác, 

thấy ruồi kiến là liền giết. Năm 72 tuổi, mắc bệnh 

nặng, thét lớn có vô số kiến bò vào trong miệng, lại 

thét  có  hàng  vạn  con  ruồi  đến  đòi  mạng.  Lát  sau, 

thấy dẫn hồn đồng tử đến, liền chết. 

 Lời  bàn:  Thấy  họ  Dư  thích  giết  ruồi  kiến,  và  ác 

báo  khi  lâm  chung,  thì  biết  việc  ăn  chay  phụng 

Phật của ông hời hợt qua loa. Nếu không, Phật đủ 

vô lượng oai lực, chí tâm niệm một danh hiệu Phật, 

còn tiêu được tội của 80 ức kiếp, huống hồ tu trì cả 

đời, mà không tránh được nghiệp của hiện tại sao? 

lại  chẳng  lẽ  chân  thành  phụng  Phật,  mà  lại  còn 

thích giết ruồi kiến sao? 

Khuyên Chớ Nuôi Mèo 



Người  tạo  nghiệp  ác,  như  trồng  dây  leo,  một  khi 

gốc  đã  phát  mạnh,  cành  lá  bò  tràn  lan.  Tạm  lấy 

việc nuôi mèo mà nói, từ thế gian mà nhìn, chỉ có 

tạo  nghiệp  một  chiều.  Nếu  lấy  tuệ  nhãn  mà  nhìn, 

thì là có thể trưởng dưỡng vô lượng ác nghiệp. Nay 

thử đưa ra một vài điều: Chuột đang không làm hại 

gì ta, nhưng ta bỗng khởi ác ý muốn giết, đó là vô 

duyên  sát;  ta  không  giết  được,  mượn  tay  mèo  để 

giết, đó là giáo tha sát; thấy bắt chuột mà vui, đó là 

tuỳ hỷ sát; thấy bắt chuột mà khen, đó là tán thán 

sát;  thả  mèo  vào  nơi  có  chuột,  đó  là  phương  tiện 

sát;  muốn  nó  ngày  ngày  bắt  chuột,  đó  là  thệ 

nguyện  sát;  vốn  muốn  nuôi  mèo  để  bắt  chuột  nhà 

mình,  và  mèo  đúng  bắt  chuột  nhà  mình,  đó  là 

chánh  sát,  cũng  gọi  là  thông  tâm  sát;  vốn  muốn 

nuôi mèo để bắt chuột nhà mình, nhưng mèo lại đi 

bắt chuột nhà hàng xóm, đó là đạo sát, cũng gọi là 

cách  tâm  sát;  nuôi  mèo  chỉ  nghĩ  để  nó  bắt  chuột, 

nhưng rồi bắt cá cho nó ăn, đó là tăng ích sát; làm 

cho hàng xóm bắt chước, con cháu bắt chước, đó là 

triển  chuyển  vô  tận  sát.  Như  vậy  vô  lượng  ác 

nghiệp, đều từ căn bản một niệm nuôi mèo mà ra, 

có thể không ngăn ngừa sao? 

Khuyên Người Sinh Nhật Uống Rượu (dưới đây 

nói tốt lành không nên sát sanh) 



Ngày sinh nhật uống rượu, quả là việc vui. Nhưng 

nên nghĩ hôm nay con cháu đông nhiều, dâng rượu 

mừng sinh nhật thượng thọ, chính là ngày “thương 

thay  cha  mẹ,  sanh ta nhọc nhằn” năm  xưa.  Người 

thời nay hễ mừng sinh nhật thượng thọ, là sát sanh, 

đãi  đằng  thân  hữu,  còn  cái  ân  “võng  cực”,  thì 

không nghĩ tới, quả là kỳ lạ. Chao ôi! Con cái sanh 

ra, tốn của cha mẹ biết bao tinh thần, tăng cho cha 

mẹ  biết  bao  phiền  não.  Vậy  mà  khi  sinh  nhật  cha 

mẹ, còn sát sanh để luỵ cha mẹ, lòng có an chăng? 

Xưa vua Đường Thái Tông ở trên ngôi báu, mà còn 

sinh nhật không dám vui, huống là ai? Xin khuyên 

những  người  con  hiếu,  mỗi  khi  sinh  nhật  cha  mẹ, 

nên  ngậm  ngùi  nghĩ:  “hôm  nay  không  ham  vui, 

năm  xưa  cha  mẹ  vì  ta  mà  khô  héo  hình  hài,  mấy 

lần  sắp  chết,  vào  ngày  này.  Hôm  nay  không  ham 

vui, năm xưa sau ngày này, mẹ hiền sáng tối ôm ta 

trong lòng, nhường khô nằm ướt, nhiều năm không 

được ngủ  yên.  Hôm  nay  không ham vui, ta  thì  vợ 

con  đầy  đủ,  an  hưởng  gia  tài,  không  biết  cha  mẹ 

thác sanh nơi nào, giờ này sướng khổ ra sao”. Cho 

dù  rộng  làm  phước  thiện,  hồi  hướng  cho  cha  mẹ, 

còn e không kịp; nỡ trong thời gian mẹ bị nạn, tập 

trung ăn uống đàn ca sao! 



Tặng Kinh Đáp Thọ 

 

Hứa  Thái  phu  nhân  mẹ  của  hàn  lâm  Từ  Tứ  Dư  ở 

huyện Côn Sơn, Giang Tô, nghiêm trì trai giới, làm 

các việc lành, hàng ngày lễ Phật tụng kinh, không 

hề gián đoạn. 

Mùa  đông  năm  Đinh  Dậu  niên  hiệu  Sùng  Trinh 

nhà Minh, thái phu nhân mừng sinh nhật lần thứ 60 

của  mình.  Thái  phu  nhân  thường  tu  phước,  thiết 

trai  cúng  dường  chư  tăng,  mang  tất  cả  lễ  vật  sinh 

nhật,  in  kinh  ấn  tống,  và  làm  chay  tất  cả,  rồi  tặng 

khách mỗi người một bộ kinh.Những người biết tu 

tạo  phước  đức,  không  ai  là  không  khen  ngợi.Sau 

thái phu nhân càng thêm mạnh khoẻ, con cháu mãn 

đường. 

 Lời  bàn:  Người  ta  lấy  máu  huyết  hồi  đáp  mừng 

thọ, trở ngược làm nhân cho đoản mạng; bà mẹ họ 

Từ dùng Pháp vị trả ân, chính là trồng nhân trường 

sanh. Đây ai được ai mất, bỏ cái nào theo cái nào, 

xin đêm thanh suy xét. 

Làm Phước Báo Khách (Tư Nhân Mục Kích) 

 

Trương Băng Am ở Côn Sơn, huý Lập Liêm, đăng 

“Hiền  Thư”  năm  Bính  Tý  niên  hiệu  Sùng  Trinh. 

Nhiều  đời  tu  đức, kính phụng  Tam bảo.  Giỏi  giáo 

lý,  nhất  là  thiền  tông.  Năm  Kỷ  Mùi  niên  hiệu 

Khang Hy, Hệ Công Chu Giáp, mang rượu nối gót 

nhau đến, Ông gom lại chia khắc “Phẩm Phổ Môn” 

và “Chú Đại Bi”. Đãi khách, làm chay toàn bộ như 

Hứa thái phu nhân, không giết một con vật. 

 Lời bàn: Thân hữu mừng thọ, mình tỏ ra hài lòng 

vui,  đâu  biết  đâu  phải  lời  chúc  thọ  mà  mình  thọ. 

Biết  tu  phước  hiện,  tự hưởng  tuổi  cao,  đâu  cần  tỏ 

ra  hồ  hởi  khi  mọi  người  chúc.  Trước  Đường 

Nghiêu  và  Ngu  Thuấn,  người  ta  thọ  tới  một  trăm 

mấy  chục  tuổi,  nhưng  không  có  danh  từ  “chúc 

mừng”. Về sau phước đức mỏng dần, tuổi thọ giảm 

dần,  cho  nên  sớm  có  lời  chúc.  Ôi!  Ba  tai  hoạ  này 

(hoả  tai,  thuỷ  tai,  phong  tai)  sắp  đến,  là  điềm  báo 

mạng người ngắn ngủi, không thể không biết. Việc 

của Trương Băng Am làm, có thể nói là siêu xuất 

vậy! 

Dùng Tiền Tiệc Giúp Nghèo 

Viên Ngọ Quỳ ở Vũ  Lâm, huý Tư, ở Côn ấp, làm 

thiện không mệt mỏi. Tháng tư năm Kỷ Mão niên 

hiệu Khang Hy, đúng ngày sanh nhật thứ 50. Tiền 

bạc bạn bè, bà con mừng tuổi, ông cùng mọi người 

mang  đến  chùa  Cảnh  Đức,  nhờ  phân  phát  cho 

người nghèo, còn người cô quả tàn tật, ông tự xuất 

tiền ra, góp vào hội từ thiện, để hồi đáp mừng thọ. 

Lời  bàn:  Trái  chín,  sắp  đến  lúc  rụng;  cây  to,  sắp 

đến  lúc  chặt.  Do  đó  người  trí qua  tuổi  trung  niên, 

tức nên quán  chiếu  nhà cửa như phòng  trọ, quyến 

thuộc như bạn bè, thời gian như cá cạn nước. Nếu 

mắt  đã  mờ,  tóc  đã  bạc,  răng  đã  rụng  mà  còn  tuỳ 

tiện  sát  sanh,  si  mê  không  ngộ  thì  quả  là  “quá  ư 

thấp kém”. 



Khuyên Người Ngày Lễ Sát Sanh 



Ngày  lành  cảnh  đẹp,  với  người  thì  sắc  mặt  tươi 

vui;  với  vật  thì  lòng  sanh  sợ  hãi.  Vì  sao?  Con 

người vào lúc này, thì ăn uống hát ca; con vật vào 

lúc này, thì hồn tiêu phách lạc. Con người vào lúc 

này,  thì  cốt  nhục  đoàn  viên;  con  vật  vào  lúc  này, 

thì mẹ con ly tán. Con người vào lúc này, thì y áo 

đẹp, chúc mừng nhau, rượu thịt đầy mâm; con vật 

vào lúc này, thì máu huyết chảy, thịt phay, thân thể 

tim  gan  phân  chia  trăm  mảnh.  Nên  ngày  lễ  sát 

sanh,  là  việc  làm  của  kẻ  tàn  nhẫn  nhất.  Thử  lúc 

cầm  dao,  bỗng  hồi  quang  phản  chiếu,  tuy  thịt  cá 

đầy  bàn,  nhưng  lòng  ắt  thương  tâm  ngán  ngẫm. 

Kinh Phạm Võng có “Bất Kính Hảo Thời Giới”, là 

đây vậy. 



Ngỗng Chết Thay (xem “Giới Sát Hiện Báo”) 



Thời Minh mạt, một người họ Triệu ở Phủ Tường, 

Hàng Châu, nhân từ không sát sanh. Cuối năm, có 

người biếu con ngỗng, người nhà muốn giết, Triệu 

không cho. Tối rằm tháng giêng, mọi người lại xin, 

Triệu  cũng  không  cho.  Dần  dà  mãi  đến  tết  Đoan 

Ngọ,  mọi  người  lại  xin,  Triệu  nộ  nạt,  lại  không 

được giết. Ngày 17 tháng đó, Triệu bệnh, đến ngày 

mồng 1 tháng 6, thì rất nặng. Triệu thấy một tỳ nữ 

dẫn  đến  một nha  môn,  có  ba  người đưa  đơn  kiện, 

đường quan lần lượt xem qua. Lại thấy ông… bà… 

và  bà  cụ  họ  Dương  cũng  bị  dẫn đến.  Khi  sắp  vấn 

tấn  Triệu,  thì  bỗng  một  con  ngỗng,  nhào  tới  nói 

tiếng  người,  bảo  Triệu  rằng:  “Ông  đi  đi,  tôi  thay 

ông  chết”.  Triệu  về  theo  đường  cũ,  thấy  thi  thể 

dừng lại nhập xác, tỉnh lại. Con ngỗng hôm đó, đã 

tự lao đầu vào tường chết trong chuồng. Ba người 

gặp hôm đó, đều chết cùng ngày. 

 Lời  bàn:  Việc  sống  chết,  cha  con  không  thể  thay 

thế.  Triệu  dù  có đức  với ngỗng,  ngỗng  thay  Triệu 

chết  được  sao?  Pháp  tánh  viên  minh,  dung  nhiếp 

nhau,  có  thành  liền  cảm,  có  gì  không  thông? 

Ngỗng cứu Triệu, không thể nói là vô lý! 



Khuyên Nhà Sanh Con Trai 



Nhà giàu sanh con trai, quý nó như châu ngọc; con 

vật vừa lìa đàn, liền lên mâm trên bàn; đêm khuya 

nếu  thức  tỉnh,  tâm  này  sao  quá  độc;  với  kinh  Địa 

Tạng  đây,  mong  anh  siêng  tụng  đọc.  Kinh  nói: 

“Người  cõi  Diêm-phù-đề, khi  sanh  ra,  chớ  có  giết 

hại,  tụ  tập  bà  con  thân  thích,  khiến  cho  mẹ  con 

không  được  an  lạc”.  Xem  đây,  thì  người  cầu  con 

cháu  khôn  lớn,  phước  thọ  khương  ninh,  tuyệt  đối 

không  nên  sát  sanh  vậy!  Người  đời  mỗi  khi  sanh 

con  trai,  liền  có  một  bọn  bỉ  phu,  tranh  nhau  đòi 

rượu,  miệng  tuy  nói  lời  chúc,  trong  tâm  thật  vì 

ngon  ngọt.  Kẻ  ngu  tưởng  thật  là  họ  chúc  mừng, 

nhỏ thì là giết gà giết vịt, lớn thì là giết heo giết dê, 

khiến  cho  đời  này  kiếp  sau,  oan  oan  tương  báo, 

thật là oan uổng! 

Giết Dê Bị Quả Báo Lập Tức (trích “Pháp Uyển 

Châu Lâm”) 



Vào đời nhà Đường niên hiệu Hiển Khánh, nhà nọ 

sanh con trai đầy tháng, làm tiệc lớn đãi đằng thân 

bằng.  Khi  sắp  giết  con  dê,  dê  nhiều lần  lạy  người 

đồ tể, người đồ tể vẫn làm ngơ, kéo dê ra giết. Lát 

sau,  đang  nấu  thịt dê  trong nồi,  sản phụ bồng đứa 

con trai ra xem, cái nồi bỗng vỡ, nước sôi chảy vào 

lửa  mạnh,  bắn  thẳng  lên  đầu  mẹ  con,  một  lát  hai 

mẹ con đều chết. 

 Lời  bàn:  Thời  Phật,  một  quỷ  mẹ  có  500  đứa  con, 

đứa  út  tên  Tần-già-la,  quỷ  mẹ  hung  ác,  ăn  thịt  trẻ 

con. Thế tôn bắt đứa út của của bà giấu trong bát, 

quỷ mẹ tìm khắp, bảy ngày không thấy. Hỏi Phật ở 

đâu,  Phật  đáp:  “Bà  có  500  đứa  con,  chỉ  mất  một 

đứa,  có  gì  mà  ưu  sầu?  Người  đời  sanh  con,  ai 

không  yêu  quý,  sao  bà  ăn  thịt?”  Bà  trả  lời:  “Con 

nay  nếu  được  Tần-già-la,  sẽ  không  bắt  trẻ  con  ăn 

thịt  nữa”.  Phật  chỉ  chỗ  cái  bát,  quỷ  mẹ  cùng  500 

đứa con bưng  lấy,  dùng  hết thần  lực  mà chiếc  bát 

vẫn  không  nhúc  nhích,  trở  về  cầu  Phật.  Phật  bảo: 

“Nếu thọ Tam quy Ngũ giới, ta trả con cho”. Quỷ 

mẹ  đồng  ý.  Phật  bảo:  “Khéo  giữ  giới.  Ngươi  là 

Yết-cơ vương nữ thời Phật Ca-diếp, do không giữ 

giới,  nay  mang  quả  báo  quỷ”.  Ôi!  Thiên  hạ  làm 

quỷ mẹ, đâu có ít! 



Khuyên Người  Cúng Tổ Tiên (dưới đây nói tế 

tự chớ nên sát sanh) 



Cúng  tế  tổ  tiên,  chẳng  qua  chỉ  là  nhớ  đến  cái  gốc 

mà  thôi.  Còn  tổ  tiên  có  về  hay  không,  còn  chưa 

biết. Vì sao? Vì tổ tiên tu phước trời người, ắt sanh 

lên  cõi  trời  cõi  người  hưởng  lạc;  tạo  nghiệp  ba 

đường  ác,  ắt  phải  đoạ  ba  đường  ác  chịu  khổ.  Tuy 

nhiên  người  hưởng  lạc  ít,  người  chịu  khổ  nhiều. 

Cho nên, con cháu hiếu hạnh, mỗi khi có ngày lễ, 

ngày  giỗ,  chỉ  nên  kiền  thành  trai  giới,  niệm  Phật 

tụng  kinh,  hồi  hướng  Tây  phương  cực  lạc,  cho  tổ 

tiên  ra  khỏi  luân  hồi  khổ,  đó  là  chân  thật  báo  ân. 

Còn  sát  sanh  để  cúng  tổ  tiên,  chỉ  thêm  nghiệp 

chướng cho người chết, với người có tuệ nhãn, rất 

là đáng thương. 



Sát Sanh Luỵ Cõi Âm (trích “Trúc Song Tuỳ 

Bút”) 



Trong Trúc Song Tuỳ Bút của đại sư Liên Trì ghi: 

họ  Kim  nọ  ở  Tiền  Đường,  Triết  Giang  trì  trai  giữ 

giới rất thành kính. Sau chết thần thức gá vào một 

bé trai nói: “tôi tu trì thiện nghiệp, thời gian không 

lâu, không được vãng sanh Tịnh độ, hiện tại ở cõi 

âm, nhưng cũng rất an vui, đi lại tự tại.” 

Một hôm nọ, thần thức lại gá vào một bé trai, rầy 

người vợ rằng: “sao bà lại giết gà cúng tôi, bây giờ 

có quỷ sứ theo tôi, không còn được tự do như trước 

nữa.” Lúc đó con dâu ông ta đang mang thai, mọi 

người  thuận  tiện  mới  hỏi  ông  ta  là  sanh  trai  hay 

gái,  họ  Kim  nói:  “sanh  con  trai,  mẹ  tròn  con 

vuông;  lần  sau  cũng  lại  sanh  con  trai  nữa,  nhưng 

mẹ con đều mất.” Mọi người nghe nói ai cũng kinh 

dị, bán tín bán nghi, nhớ trong lòng để coi có ứng 

nghiệm hay không?” 

Quả nhiên con dâu sanh con trai, mẹ con bình an. 

Lần sau lại sanh con trai nữa, nhưng khó sanh, vừa 

sanh xong mẹ con đều mất. Lúc đó mới xác tín lời 

họ Kim nói, nhất nhất đều ứng nghiệm, không sai 

hào tơ. Từ đó có thể biết, sát sanh kỵ giỗ, chỉ làm 

tăng  thêm  nghiệp  ác  cho  người  quá  cố,  con  hiền 

cháu  thảo  chẳng  nhẽ  nhẫn  tâm  liên  luỵ  cha  mẹ  tổ 

tiên? 

Do đó mỗi khi đám giỗ hoặc lễ tiết, con hiền cháu 

thảo  muốn  tận hiếu,  chỉ  hương  hoa  trái  quả, đồng 

thời  trì  trai,  niệm  Phật  tụng  kinh,  hồi  hướng  Tây 

phương Tịnh độ, cho tổ tiên sớm ra khỏi luân hồi, 

mới là chân chánh báo ân. 

 Lời  bàn:  Cúng không  thể  dùng  rau,  tuy  nhiên căn 

bản  không  được  sát  sanh.  Nhưng  ở  đời  hễ  được 

công danh, là giết heo dê tế tổ. Người tế lại dương 

dương tự đắc, cho là vinh thân, kẻ bàng quan cũng 

chen  nhau  đến  xem,  khen  ngợi  ríu  rít.  Thử  hỏi  tổ 

tiên lúc ấy thật có hưởng được miếng thịt nào hay 

không?  Sát  sanh  vô  ích,  khiến  cha  mẹ  trầm  luân. 

Người  chết  nói  được,  ắt  sẽ  hận  nơi  chín  suối. 

Chẳng bằng đứa con nghèo hèn, rau trái biểu hiện 

kiền thành mà hơn. 

Khuyên Người Cúng Tế Thần Linh 



Người đời cho rằng tạo tội đốt hương, nghịch trời 

tu phước, không  bằng  tế  thần.  Trong  tế  thần đáng 

hận nhất là dùng người làm vật tế. Bởi thọ hay yểu, 

đều  do  nhân  đời  trước,  nghiệp  quả  đã  kết,  không 

thể  trốn  thoát.  Thí  như  quan  lại  phụng  chỉ  bắt 

người, lính tráng há vì miếng ăn mà thay trên đánh 

trống kêu oan, thu lại thánh chỉ hay sao? Cho nên 

trong  miếu  tế  thần, bên  trong  thấy  rất  u  ám,  miếu 

nào  cũng  thế.  Nhưng  làm  hoài  thành  tục,  đều  do 

tiểu nhân nhận lầm mà ra. Tiểu nhân thấy người tật 

bệnh,  liền  gom  tiền  giết  vật,  để  nịnh  tà  thần.  Chủ 

nhân ngu si, không biết người bệnh âm thầm chịu 

hoạ,  ngược  cho  là  đức,  không  phải  là  rất  đáng 

thương hay sao?  Khuyên khắp người đời, mỗi khi 

gặp người bệnh, nên khuyên họ làm thiện tiêu tai, 

tụng kinh lễ sám. Nếu bệnh nguy kịch, thì khuyên 

họ chuyên tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh độ, đó là 

công  đức  vô  biên.  Chớ  có  nghe  thầy  mo  nói  bậy, 

làm cho người bệnh từ khổ vào khổ. 



Tế Trời Gặp Phật (ghi lại “kinh Pháp Cú”) 



Thời Phật có một quốc vương, tên Hoà Mặc. Ông 

thờ phụng ngoại đạo, cả  nước  tin theo  tà  giáo,  sát 

sanh  cúng  tế.  Vương  mẫu  nằm  bệnh,  lâu  ngày 

không  khỏi,  liền  cho  mời  Bà-la-môn  đến  hỏi 

nguyên do. Bà-la-môn đáp: “Tinh tú đảo loạn, âm 

dương bất điều, khiến cho như thế”. Vua hỏi: “Phải 

làm  thế  nào  cho  bệnh  lành?”.  Trả  lời:  “Giết  100 

con heo dê trâu ngựa để tế trời, thì bệnh lành”. Vua 

liền theo lời cho lùa đủ số đến đàn tế. Phật vì từ bi, 

thương  vua  ngu  mê,  nên  đến  chỗ  vua.  Vua  từ  xa 

thấy  Phật,  xá  bạch  Phật  rằng:  “Mẹ  con  nằm  bệnh 

đã lâu, nay muốn tế trời, cầu xin lành bệnh.” Phật 

bảo:  “Muốn  được  lúa,  phải  cày  cấy;  muốn  được 

giàu, phải bố thí; muốn được trường thọ, phải hành 

đại  từ;  muốn  được  trí  tuệ,  phải  biết  học  hỏi.  Làm 

bốn việc này, gieo nhân nào gặt quả đó. Tế tự quá 

loạn,  lấy  tà  làm  chánh,  sát  sanh  mà  mong  được 

sống  lâu,  quả  là  cách  đạo  sinh  tồn  xa”.  Phật  bèn 

phóng ánh sáng lớn, chiếu khắp trời đất. Vua nghe 

pháp thấy  ánh  sáng, hổ  thẹn hối  lỗi, không  tế  trời 

nữa.  Vương  mẫu  nghe  chuyện  lấy  làm  hoan  hỷ, 

bệnh hoạn liền được tiêu trừ. Vua từ đó về sau, tin 

kính  Tam  bảo,  thương  dân  như  con,  thường  hành 

thập thiện, ngũ cốc bội thu. 

Người  sanh  cõi trời đều được  sắc  thân thanh tịnh, 

ánh sáng chói lọi, không có cái hôi dơ của máu mủ 

đàm giãi, đại tiểu tiện lợi. Món ăn cam lộ tự nhiên 

hoá  thành.  Nhìn  xuống  cõi  Diêm-phù-đề,  gò  nổng 

hầm  hố,  xú  uế  tanh  hôi,  không  muốn  thấy  nghe, 

mong họ cỡi mây đến hưởng, không có chuyện đó. 

Gà  dù  yêu  rết,  đâu  thể  ngậm  chúng  mà  để  đầy 

miệng  mình.  Nếu  bảo  chỉ  hưởng  mùi,  thì  khắp 

thiên hạ lúc nào mà chẳng có mùi thịt, trời lúc nào 

mà chẳng hưởng?  Lại nếu bảo vì trời mà giết mới 

được  hưởng,  thì  quốc  vương  Hoà  mặc  tế  chỉ  một 

ngày,  những  ngày  khác  trời  đói  sao?  “ngũ  cốc 

không  thơm,  chỉ  minh  đức  thơm”,  sách  Thượng 

Thư  nói  đáng  suy  ngẫm.  “Người  hàng  xóm  phía 

Đông giết trâu, phước không bằng người hàng xóm 

phía Tây cúng phẩm vật đơn giản”, Kinh Dịch ghi 

rõ. Tiếc người đọc sách không khéo hiểu. 

Giết Dê Cúng Cây Trở Lại Làm Dê (ghi lại 

“Tạp bảo Tạng Kinh”) 



Thời  Phật  có  một  ông  lão,  nhà  rất  giàu  có.  Một 

hôm  ông  bỗng  muốn  ăn  thịt,  bèn  chỉ  vào  cây  đầu 

vườn, nói với mấy đứa con rằng: “Nhà ta giàu có, 

là  nhờ  thọ  thần  của  cây  này  ban  ân,  con  hãy  giết 

một  con  dê  để  cúng”.  Mấy  đứa  con  nghe  lời,  giết 

một con dê cúng cây. Lại lập dưới gốc cây một cái 

miếu thờ. Sau đó người cha chết, liền tái sanh làm 

dê  trong  bầy  dê  trong  nhà.  Gặp  lúc  mấy  đứa  con 

muốn cúng thần cây, bắt lấy định giết, dê bỗng tự 

nghĩ: “Cây này không có thần, ta năm xưa vì muốn 

ăn  thịt,  nên  đã  xúi  bậy  các  ngươi  cúng  cây,  các 

ngươi  cùng  ăn.  Nhưng  nay  không  ngờ  đền  trả,  ta 

phải  trả  trước.”  Lúc  ấy  có  một  vị  A-la-hán  khất 

thực ngang qua, dùng thần thông, làm cho mấy đứa 

con  đều  thấy  cha.  Mấy  đứa  con  liền  chặt  bỏ  cây, 

hối lỗi tu phước, không sát sanh nữa. 

 Lời  bàn:  “Tăng  Nhất  A-hàm  kinh”  nói:  “Có  năm 

loại bố thí không được phước: 1. Bố thí dao, 2. Bố 

thí thuốc độc, 3. Bố thí trâu rừng, 4. Bố thí dâm nữ, 

5.  Xây  dựng dâm  tự  (miếu  thờ)”.  Ở đời  có những 

bọn  bất  tri,  gặp  phước  điền  Tam  bảo,  không  chịu 

bố thí, nhưng đối với miếu thờ quỷ thần, thì lại vui 

vẻ  xây  dựng,  là  do  chưa  mở  được  con  mắt  pháp. 

Xây  miếu  thờ  xong,  viết  lên:  “xây  dựng  ngày… 

tháng… năm…”.  Rồi dương  dương  tự  đắc,  cho  là 

ta đã làm phước. Ôi! Đâu biết từ đó về sau, lớn thì 

trâu, dê… nhỏ thì gà, vịt kêu thảm thiết dưới lưỡi 

dao  bén,  nhảy  đành  đạch  trong  chảo  nước  sôi, 

không  biết  bao  nhiêu  ngàn  vạn?  Gọi  là  “thiên 

đường  chưa  đến,  địa  ngục  đã  sa”.  Khổng  Tử  nói: 

“Chẳng  phải  nhân  vật  đáng  cúng  mà  xây  miếu  để 

cúng,  gọi  đó  là  Dâm  tự,  Dâm  tự  không  phước”. 

Hay thay lời đức Khổng Tử, không khác kim khẩu 

của Phật! 



Thần Thái Sơn Thọ Giới (trích “Truyền Đăng 

Lục”) 



Thiền sư Nguyên Khuê, nhà Đường, họ Lý, người 

Y Khuyết. Năm Vĩnh Thuần thứ 2, thọ giới Cụ túc, 

đến  chùa  Nhàn  Cư  ở  Tung  Sơn  nghiên  cứu  giới 

luật.  Sau  đó  tham  yết  Quốc  sư  Huệ  An,  đốn  ngộ 

huyền  chỉ,  rồi  dời  đến  Bàng  Ổ  ở  Thái  Sơn.  Một 

hôm,  có  dị  nhân  đội  nón  quan  cao  đến,  tuỳ  tùng 

hiển  hách.  Dị  nhân  hỏi:  “Sư  nhận  ra  tôi  không?” 

Sư đáp: “Ta Xem chúng sanh như nhau, không có 

phân biệt”. Thần nói: “Ta là Nhạc Đế, nắm quyền 

sanh  tử  của  con  người,  sao  có  thể  xem  như  nhau 

được?”  Sư  trả  lời:  “Ta  vốn  vô  sanh,  ông  làm  sao 

bắt  tôi  chết  được?  Thân  ta  như  hư  không,  ông  có 

thể hoại hư không được không?” Thần liền dập đầu 

nói: “Ta cũng thông minh chánh trực, hơn các thần 

khác.  Nguyện  thọ  chánh  giới,  khiến  được  giải 

thoát”. Sư bèn soạn toà thắp hương, hỏi: “Trao cho 

ông năm giới. Ông có thể không dâm dục không?” 

Thần  trả  lời:  “Ta  có  vợ”.  Sư  nói:  “Không  phải 

chánh  dâm,  tà  dâm  kia”.  Thần  dập  đầu  nói:  “Giữ 

được”. Sư lại hỏi: “Thứ hai là giới không trộm cắp, 

ông giữ được không?” Thần đáp: “Ta không thiếu, 

lẽ  nào  ăn  cắp?”  Sư  đáp:  “Không  phải  thế,  mà  là 

không vì được cúng tế thì ban phước, không được 

cúng  tế  thì  giá  hoạ”.  Thần  dập  đầu  nói:  “Giữ 

được”.  “Giới  thứ  ba  là  bất  sát,  ông  giữ  được 

không?” Thần đáp: “Làm quan tư pháp, làm sao có 

thể không  sát?”  Sư đáp:  “Chẳng  phải  nói  điều đó, 

mà  là  không  lạm  quyền,  nghi  kỵ,  nhầm  lẫn,  tuỳ 

tiện”. Thần dập đầu nói: “Giữ được”. “Giới thứ tư 

là không nói dối, ông giữ được không?” Thần đáp: 

“Thần  chánh  trực,  chưa  từng  nói  dối”.  Sư  đáp: 

“Chẳng phải nói điều đó, mà là trước sau đều hợp 

lòng  trời”.  Thần  dập  đầu  nói:  “Giữ  được”.  “Giới 

thứ  năm  là  không  uống  rượu,  ông  giữ  được 

không?”  Thần  dập  đầu  nói:  “Giữ  được”.  Sư  nói: 

“Năm giới trên, là nền tảng của giới luật Phật”. Nói 

chuyện  qua  lại  hồi  lâu,  thần  nói:  “Con  thọ  giáo 

thầy, xin được báo ân. Xin thầy sai con làm việc gì 

đó, để con hiện chút thần thông, cho những người 

chưa  tin,  đều  sanh  tín  niệm”.  Sư  không  sai  bảo, 

thần xin mãi, sư nói: “Chùa Đông Nham cách trở, 

không  có  cây  cối.  Ngọn  núi  phía bắc  cây  cối  sum 

suê. Ông có thể dời cây cối ở đó đến đây không?” 

Thần đáp: “Con xin tuân mạng”. Chỉ có điều đêm 

khuya ắt có tiếng động lớn, xin thầy đừng sợ”. Nói 

xong xá thầy rồi đi. Sư tiễn, thấy nghi trượng và vệ 

sĩ như vua, mây ngũ sắc trên đầu, từ từ bay lên mất 

hút. Đêm đó, quả nhiên có gió lớn sấm sét ầm ầm. 

Sáng sớm ra nhìn, thì tất cả tùng bách ở ngọn núi 

phía  bắc,  đều  được  dời  sang  hết  bên  ngọn  phía 

Đông, rậm rạp um tùm. Năm thứ 4 niên hiệu Khai 

Nguyên,  Sư  dặn  dò  môn  nhân  rằng:  “Ta  sống  ở 

ngọn  Đông  Lãnh này,  chết dựng tháp  ở đây”.  Nói 

xong, an nhiên thị tịch. 

 Lời bàn: Thần thánh trên cạn dưới nước, đời trước 

cũng  từng  tu  phước,  nhưng  không  thể  phát  Bồ-đề 

tâm. Cho nên vừa thọ phước báo, liền lại hôn mê. 

Ở  đời  có  những  vị  tăng  trì  giới,  đời  sau  sanh  ra 

trong  gia  đình  quyền  quý,  bèn  ăn  thịt  uống  rượu, 

huỷ  báng  Tam  bảo,  là  đều  do  tu  phước  không  tu 

huệ.  Ngày  xưa  lúc  Thế  tôn  chưa  thành  đạo,  tọa 

thiền  dưới  cội  Bồ-đề.  Ma  vương  Ba-tuần  sợ  ngài 

thành  đạo,  mới  mang  80  ức  chúng,  muốn  đến  hại 

Phật.  Ma  vương  nói  với  Phật  rằng:  “Này  thái  tử 

Tất-đạt-đa,  ngươi  có  dậy  đi  không.  Nếu  ngươi 

không  đi,  ta  sẽ  nắm  chân  ngươi  ném  qua  bên  kia 

biển”. Phật bảo với ma Ba-tuần: “Ta thấy tất cả thế 

gian,  không  ai  có  khả  năng  ném  ta  qua  bên  kia 

biển. Ngươi đời trước từng làm chủ một ngôi chùa, 

thọ Bát Quan Trai Giới một ngày đêm. Bố thí cho 

Phật  Bích-chi  một  bữa  ăn,  nên  sanh  lên  cõi  trời 

Lục dục, làm đại ma vương. Còn ta đã từng trong 

a-tăng-kỳ  kiếp,  rộng  tu  công  đức,  cúng  dường  vô 

lượng  chư  Phật,  ngươi  làm  sao  hại  ta  được?”  Ba-

tuần  hỏi  thái  tử:  “Lời  ngươi,  có  chứng  cứ  gì 

không?” Phật chỉ tay xuống đất nói: “Đất này làm 

chứng  cho  ta”.  Nói  xong,  đại  địa  chấn  động,  vô 

lượng địa thần từ dưới đất vọt lên, quỳ gối chắp tay 

bạch  Phật  rằng:  “Bạch  Thế  tôn!  Chúng  con  làm 

chứng, như lời Phật nói, chân thật không dối!” Nên 

biết  phước  huệ,  không  được  thiên  trọng  bên  nào, 

Thần Đông Nhạc, có thể gọi là không quên chánh 

nhân  vậy.  Cho  nên  có  lời  nhắc  rằng:  “Không  vì 

được  cúng  mà  ban  phước,  không  vì  không  được 

cúng mà giáng hoạ”. Rành rành là lời sau thọ giới. 

Người  đời  không  xét,  giết  mạng  oan  uổng,  thật 

đáng thương xót! 



Quan Công Hộ Pháp (xem Đạo Thư “Quan Đế 

Kinh Chú”) 



Quan  Công  huý  Tập,  tự  Vân  Trường,  người  Hậu 

Hán.  Sau  khi  chết  phụng  mệnh  Ngọc  Đế,  chưởng 

quan  Văn  hàm  và  sổ  sách  thiện  ác  của  thế  gian. 

Bao  đời  đều  có  huy  hiệu.  Quy  y  cửa  Phật,  phát 

nguyện độ người. vào thời Minh Sơ, từng giáng cơ 

là một quan gia, khuyên người tu thiện, đồng thời 

nói: “Tôi đã quy y Quán Âm đại sĩ, cùng hộ pháp 

với Vi Đà Thiên tôn, cúng ta chớ dùng rượu thịt”. 

Do  đó  truyền  bá  xa  gần,  trong  chùa  miếu  đều  có 

nặn tượng. Hiển linh rất nhiều. 

 Lời  bàn:  Tôi  xem  thư  tịch  của  Đạo  gia,  thấy  có 

“Văn Xương Sám” 3 quyển, là Đế Quân giáng cơ, 

ngôn từ toàn dùng lời lẽ nhà Phật, tuy không viên 

dung  quảng  đại  như  “Lương  Hoàng  Sám”,  nhưng 

sự quy tín Tam bảo của ông, có lẽ không thua kém 

Quan Công. Do đó khen ngợi hai vị Đế hiện xuống 

chưởng quản Văn hàm, tất cả sĩ tử trường thi, đều 

phải trải qua sự xét duyệt của họ. Xuất thiên môn, 

nhập  địa  phủ,  oai  nghiêm  hiển  hách  như  thế,  mà 

còn một lòng hướng về, thì sự quảng đại của Phật 

pháp, không cần phải nói cũng rõ! Mạnh Tử coi Bá 

Di, Thái Công là cha của thiên hạ, rằng: “Cha của 

thiên  hạ  theo  Văn  Vương,  các  con  cháu  theo  ai 

được?” Tôi đối với hai vị Đế cũng nói vậy. 

Khuyên Những Người Coi Sao Bói Toán 



Sát  sanh  bằng  dao  gậy,  rõ  ràng  dễ  thấy;  sát  sanh 

bằng  lời  nói,  vi  tế  khó  biết.  Cứ  như  bói  bệnh  cho 

người, ắt nói: “Thần… bắt tội”, rồi bảo sát sanh để 

cúng. Do đó những con vật bị giết, đời đời kết oán 

với  người  bệnh,  cũng  kết  oan  với  người  xem  bói. 

Như  vậy  một  lời  của  người  xem  bói,  cái  hại  đâu 

phải nhỏ!  Khuyên khắp những người xem bói cho 

người  bệnh,  mỗi  khi  gặp  bệnh,  nên  khuyên  làm 

thiện  tu  phước,  niệm  Phật  trì  trai.  Nếu  quả  thật  là 

quỷ  thần  bắt  tội,  phải  cúng,  nên  khuyên  làm  chay 

thay cho máu thịt. 

ThầyMo Đền Báo (trích “Quảng Nhân Lục”) 



ThầyMo  họ  Lã  ở  Giang  Lăng,  quyết  đoán  sự  việc 

đều bảo sát sanh. Một lần nọ đến nhà người bệnh, 

sắp phán đoán, bỗng lăn ra đất chết. Hai ngày sau 

tỉnh  lại,  được  hỏi,  ông  nói:  “Một  ác  quỷ  cao  hơn 

một  trượng,  bắt  xuống  Diêm  cung,  vua  Diêm  La 

mắng  tôi  nói  bậy  hoạ  phúc,  sát  hại  biết  bao  sinh 

linh. Lại thấy mấy trăm tù quỷ, khóc chửi tôi rằng: 

‘do  nghe  lời  xằng  bậy  của  ngươi  mà  chúng  tôi  bị 

tội’.  Lại  thấy  vô  số  cầm  thú,  đều  gầm  gừ  trợn 

trừng,  tranh  nhau  tới  vồ  lấy  cấu  xé.  Lúc  Diêm  La 

vương  định  đưa  tôi  vào  ngục,  thì  một  người  làm 

chức quan nhỏ nói: ‘Nó chưa tới số chết, tạm thả, 

truy  cứu  sau’.  Do  đó  được  sống  lại.  Người  bệnh 

nhà  ấy,  nghe  xong  thượng  bài,  nghĩ  rằng  không 

qua  khỏi”.  Không  mấy  ngày  sau,  quả  nhiên  chết. 

Thầy  mo  từ  đó  đổi  nghề,  viết  lại  việc  ấy  để  nhắc 

nhở mọi người. 

 Lời bàn:  Thành hoàng  xã  lệnh,  giang  hà thổ thần, 

người  đời  đều  mạo  xưng  là  Bồ-tát.  Đến  nỗi  sát 

sanh  để  cúng,  cũng  gọi  là  hiến  Phật.  Ôi!  Những 

quỷ thần tép riêu này, lạm xưng hiệu Phật, Bồ-tát, 

thì gỗ mục cũng có thể nói là chiên-đàn. Đến như 

các sách Sử, Giám, cũng nói Tây vức có thần, tên 

là  Phật.  Thì  là  Phật  trở  ngược  gọi  là  thần  vậy. 

Không có con mắt chánh nên mới như vậy! 

Khuyên Người Làm Tiệc Đãi Khách (dưới đây 

nói yến tiệc chớ nên sát sanh) 



Người  đời  đều  không  thích  thiệt  thòi,  mà  lại  ai  ai 

cũng làm những việc đưa đến thiệt thòi. Người đời 

đều  sợ  đoạ  lạc,  mà  đâu  đâu  cũng  trồng  nhân  đoạ 

lạc. Có người, bị cha mẹ vô ý mắng rằng: “mày là 

heo  chó,  mày  là  súc  vật”.  Là  buồn  giận,  hận  cha 

mẹ  sỉ  nhục  mình.  Cái   danh  heo  chó  súc  sanh,  đã 

ghét nó e rằng không tới, chớ cái  thật  heo chó súc 

sanh,  nên  dứt  nó  chỉ  sợ  không  sâu.  Mỗi  khi  yến 

tiệc,  là  giết  trâu  dê  heo  gà.  Sợ  là  sợ  cái  khổ  đoạ 

trong  ba  đường  ác,  đâu  phải  chỉ  ghét  cái  hư  danh 

mà không sợ cái hoạ thật? Kinh lăng Nghiêm nói: 

“Do  người  ăn  dê,  dê  chết  làm  người,  người  chết 

làm dê. Ăn các chúng sanh khác, cũng lại như vậy. 

Tử  tử  sanh  sanh,  qua  lại  ăn  nhau.  Câu  sanh  ác 

nghiệp,  cùng  đời  vị  lai”.  Phật  không  nói  dối,  đâu 

dám không tin! Nên biết giết gà trả quả báo làm gà, 

giết dê trả quả báo làm dê, là lý tất nhiên. Than ôi! 

Xưa tuy cha mẹ chửi mà ta không bị, nay vì miếng 

ăn cho người khác mà làm (heo chó súc sanh); xưa 

tuy cha mẹ chửi mà ta không bị, nay vì một lúc vui 

cười mà làm (heo chó súc sanh). Điều đó chẳng lẽ 

đáng làm sao? 



Vợ Chết Làm Dê, Lại Bị Chồng Giết (xem 

“Quảng Nhân Lục”) 



Lưu  Đạo  Nguyên,  huyện  lệnh  huyện  Bồng  Khê, 

trên  đường  giải  quan,  ghé  ngủ  lại  nhà  họ  Tần. 

Mộng  thấy  một  phụ  nữ  khóc  kể  rằng:  “Tôi  là  vợ 

của  họ  Tần,  từng  đánh  chết  một  người  thiếp,  sau 

khi  chết  bị  đoạ  làm  dê.  Hiện  tại  đang  ở  trong 

chuồng, sáng mai bị giết để đãi ông. Tôi chết cũng 

được, chỉ có điều tôi đang mang thai. Nếu vì tôi mà 

chết, thì  tội tôi  thêm  nặng.  Lưu  đợi sáng  mai  mới 

nói, thì đã bị giết rồi. Cả nhà khóc lóc thảm thiết, 

nhét dê con vào bụng đem chôn. 

 Lời  bàn:  Xưa  ở  nước  Xá-vệ  có  một  trưởng  giả  tà 

kiến,  tên  Đô-đề.  Một  hôm,  đức  Phật lần  lượt  khất 

thực đến nhà ông ta, thấy một con chó trắng, đang 

ăn  vụng  mâm  cơm  trên  phản.  Chó  thấy  Phật  đến, 

bèn  nhảy  xuống  sủa.  Phật  bảo:  “Ngươi  đời  trước, 

keo  kiết,  không  chịu  bố  thí,  nên  đoạ  làm  chó  ở 

đây”. Chó nghe buồn bã, không thiết ăn uống. Đô-

đề  về  thấy  vậy,  giận  dữ,  đi  thẳng  đến  chỗ  Phật. 

Phật  bảo:  “Chó  là  cha  ông,  ông nếu không  tin,  về 

nhà hỏi chó, chó sẽ chỉ chỗ giấu của cải cho ông”. 

Đô-đề  thẹn  sợ,  trở  về  hỏi  chó.  Chó  liền  chạy  đến 

dưới phản, dùng  chân  miệng đào đất,  đào  lên  một 

kho báu lớn. Đô-đề mới tin, quy y Phật pháp tăng. 

Cho nên Phật nói chỉ cần động vật có sanh mạng, 

có  thể  rất  nhiều  đều  là  cha  mẹ  lục  thân  nhiều  đời 

của ta. Con người, một đời, thì có cha mẹ lục thân 

một đời. Từ vô thỉ cho đến ngày nay, số lượng đầu 

thai  bằng  cát  một  sông  Hằng,  thì  có  cha  mẹ  lục 

thân bằng cát một sông Hằng; bằng trăm ngàn cát 

sông Hằng, thì có cha mẹ lục thân bằng trăm ngàn 

cát sông Hằng. Đâu thể giết tuỳ tiện! Giống như dê 

nhà họ Tần, đang khi bị giết, cả nhà chỉ nghĩ là dê. 

Chồng  không  biết  là  giết  vợ  để  đãi  khách,  con 

không  biết  là  giết  mẹ  cho  khách  vui,  nô  tỳ  không 

biết  là  giết  bà  chủ để  cúng.  Đến  khi tứ  chi  đều bị 

cắt  lìa,  thân  thể  và  đầu  đã  phân  ly,  mới  giác  ngộ 

được  con  vật  quằn  quại  đau đớn  trên  dao  thớt  kia 

chính là người yêu từng cùng giường cùng gối với 

mình; con vật kêu gào bi ai dưới dao gậy kia, chính 

là  từ  mẫu  đã  từng  thương  yêu  mình;  con  vật  có 

miệng  mà  không  thể  nói,  mang  đầy  oán  hận  mà 

chết  kia,  chính  là  bà  chủ  giải  quyết  gia  vụ,  siêng 

năng  tài  giỏi  của  mình.  Phạm  sai  lầm  lớn,  cho  dù 

tan  xương  nát thịt,  cũng  không  thể  chuộc  lại  sanh 

mạng con dê. Nếu nhà họ Tần giữ giới không sát, 

thì  đã  cứu  được  vợ,  cứu  được  mẹ,  cứu  được  bà 

chủ. Người đời vì bạn bè thâm giao, mà đã sát hại 

chí thân cốt nhục của mình. Vì yến tiệc khách khứa 

mà  sát  hại  người  thân,  phải  đau  lòng,  thực  sự  dứt 

hẳn mới được! 



Đa Sát Đãi Khách, Bạo Tử Biến Làm Heo 



Niên hiệu Chánh Đức triều Minh, một cử nhân nọ 

ở Nam Kinh nọ, nhà giàu có, hay sát sanh, mỗi lần 

đãi  khách  thường  giết  ba,  bốn  con  heo.  Một  đêm 

nọ,  mộng  thấy  thần  Thành  Hoàng  nói  với  ông: 

“Ngươi  sát  sanh  nhiều  vô  số,  trước  phải  biến  làm 

heo”. Ông vẫn sát sanh như thường. Nửa năm sau, 

ông  bạo  tử.  Sau  khi  nhập  liệm,  người  nhà  nghe 

trong quan tài có tiếng heo kêu, mở nắp quan tài ra 

xem, ông ta đã biến thành heo. 

 Lời  bàn:  Người  đời  sát  sanh,  phần  lớn  là  để  đãi 

khách.  Nhưng  lại không  nghĩ,  khi  họ  ăn  uống  của 

ta, không ai không tự xưng là người giao tình thâm 

hậu  với  ta.  Nhưng  một  ngày  nào  gặp  trên  đường, 

thì chỉ chào một tiếng mà thôi. Những người có thể 

giúp nhau trong hoạn nạn, ngàn người khó có được 

một hai. Còn khổ báo trong ba đường của mình, thì 

đã được ghi lại rõ ràng. Có ai thấy trước điện của 

Diêm  vương,  có  người  khách  nào  đến  chia  sẻ  tội 

cho  anh  ta  đâu?  Ngay  như  vị  cử  nhân  mời  khách 

này,  lúc  bấy  giờ  hoàn  toàn  không  tự  cho  rằng  là 

hào phóng trọng nghĩa, trọng tình. Đến khi thi thể 

biến thành heo, tiếng dữ truyền ra ngoài, lúc ấy còn 

hứng thú gì nữa? 



Hiếu Khách Sát Sanh, Hắc Khí Biểu Thị Tai 

Hoạ (người bạn kể lại) 

Một  người  họ  Hứa  nọ  ở  Ngọc  Phong,  Côn  Sơn, 

Giang Tô, giàu có và hiếu khách, ăn uống cốt phải 

thịnh  soạn,  vì  vậy  giết  hại  không  biết  bao  nhiêu 

sanh  mạng  mà  tính.  Năm  Thuận  Trị thứ 2  (1645), 

nhà bếp bỗng nhiên có khói đen, lớn như bánh xe 

bay  quanh  sân  nhà  một  vòng  rồi  tản  mất.  Không 

bao lâu, lính nhà Thanh đánh chiếm toàn thành, 44 

người trong nhà đều bị giết sạch. 

 Lời bàn: Nhà bếp của những người giàu có, là chỗ 

tụ tập của oán thù sâu nặng. Không gian tuy chỉ vài 

chục mét vuông, nhưng những tiếng kêu bi thương, 

hy  vọng  được  cứu,  thường  là  ở  đây;  động  vật  mẹ 

con  chia  lìa,  thường  là  ở  đây;  bị  cắt  cổ  nhổ  lông, 

moi tim lột da, thường là ở đây. Tích luỹ thời gian 

lâu, sẽ xuất hiện khắp nơi tiếng khóc bi thương đầy 

oán hận, tiếng kêu sầu thảm thâu đem của ác quỷ. 

Có  khi  chúng  hiện  hình  những  thi  thể  không  đầu, 

có  khi  chúng  hiện  hình  toàn  thân  máu  me,  có  khi 

chúng hiện  hai  mắt kín  mít,  hai  mắt lồi  ra,  có  khi 

chúng hiện hình đi lắc lư, hai tay vẫy vẫy. Có đứa 

cười  khanh  khách  miệng  phun  đầy  máu,  có  đứa 

khóc  hu  hu  nhận  chịu  khổ  đau.  Đứa  nào  cũng 

nghiến răng, đấm ngực, nhe nanh múa vuốt, muốn 

đối đầu với oan gia mới cam tâm. Do đó thần linh 

trong trời đất, quỷ thần qua lại giám sát, đều đã ghi 

tên lên cuốn sổ tạo ác nghiệp, lúc sống sẽ phải gặp 

đủ  các  tai  hoạ,  sau  khi  chết  đoạ  lạc  ba  đường  ác, 

không  ai  cứu  được.  Xem  đó,  nhà  bếp  chẳng  lẽ 

chẳng  phải  là  chỗ  tụ  tập  oan  nghiệp  lớn  hay  sao? 

Các nhân sĩ hiếu khách, xin chớ giẫm lên vết xe đổ 

này! 

Khuyên Đãi Thầy Giáo Chớ Có Sát Sanh 

Người  đời  ai  cũng  yêu  con  cái,  nhưng  lại  không 

biết  cách  yêu.  Ví  như  mời  thầy  giáo  về  nhà  dạy 

cho con cái, vốn là mong chúng thành danh, đi vào 

giới tri thức. Nhưng do đãi thầy ăn uống, luôn sát 

sanh  hại  vật.  Nếu  một  năm  sát  hại một  ngàn  sanh 

mạng, mười năm thì là mười ngàn sanh mạng. Lâu 

dài  tích  luỹ  lại,  con  cái cho dù  vốn có  phước  lớn, 

cũng đều tiêu mất hết, huống hồ phước báo vốn đã 

ít? Nếu nói thức ăn rau thịt đơn giản, e không thể 

làm cho thầy giáo vừa lòng, thì phải nên dùng phí 

tổn  của  sát  sanh,  dùng  để  đãi  ngộ  ngoại  ngạch 

thêm  cho  thầy  giáo,  làm  cho  người  làm  thầy  giáo 

hăng  hái  trong  việc  giáo  dục học  sinh,  thì đối  với 

không mua rượu thịt, tự nhiên sẽ có thể bỏ qua. Và 

phước  báo  thọ  mạng  của  con  cháu  cũng  sẽ  ngày 

một tăng dần. Cần gì giết hại sanh mạng động vật, 

để  rồi  tương  tục  đoạ  trong ba đường  ác  Địa  ngục, 

Ngạ quỷ, Súc sanh! 

Giết Chim Làm Cơm, Họa Đến Con Trai (xem 

“Quảng Nhân Lục”) 

Thường  Thục  có  một  người  dùng  súng  bắn  chim 

rất giỏi, do đó đã giết chết vô số chim. Lúc anh ta 

40 tuổi, mới sanh được một đứa con trai, mặt mũi 

khôi ngô, trong lòng anh ta rất thương đứa con trai 

này, nên sám hối tội cũ, không bắn chim nữa. Sau 

đứa  con  dần  lớn,  vào  học  trường  tư  thục,  vì  để 

chiêu  đãi  thầy  giáo,  anh  ta  lại  làm  lại  nghề  xưa. 

Hơn một năm sau, đứa con trai mắc bệnh đậu mùa, 

toàn thân nổi  đầy  những  bọc  nước đỏ,  da  thịt  đều 

cháy vữa, từ trong lỗ chân lông trồi ra những viên 

sắt, cứ như vậy rồi chết. 

 Lời bàn: Những viên sắt trong lỗ chân lông từ đâu 

mà ra? Chẳng phải tất cả đều do tâm tạo hay sao? 

Giết Dê Đãi Thầy Giáo, Chiêu Hoạ Cho Con 

Trai (xem “Tục Bút Thừa”) 

Phương  Thượng  Hiền  ở  Huy  Châu,  nhà  giàu  có, 

mời hai thầy giáo đến nhà dạy cho hai đứa con trai. 

Cậu út là con của sủng thiếp, rất dễ thương, do đó 

đặc  biệt  hậu  đãi  thầy  của  chú.  Thầy  giáo  chú  họ 

Điền,  thích  ăn  thịt  dê,  Phương  Thượng  Hiền  mỗi 

ngày đều đãi món thịt dê, nên đã nuôi ba, bốn con 

dê trong chuồng, chọn con mập nhất giết. Đến năm 

Bính  Ngọ  năm  thứ  5  niên  hiệu  Khang  Hy  (1666), 

trên cổ cậu út mọc nhọt độc, gào khóc thê thảm cả 

nửa  tháng,  miệng  nhọt  mãi  không  vỡ,  Phương 

Thượng  Hiền  hằng  ngày  bận  lo  mời  thầy  thuốc 

chữa trị, cầu khấn thần Phật. Một ngày nọ, con trai 

ông bỗng kêu be be như dê rồi chết. 

 Lời bàn: Phương đã thọ báo, Điền cũng khó tránh. 

Khuyên Thầy Dạy Trường Tư Thục 



Người  làm  thầy  giáo  đã  khó,  gia  đình  chiêu  đãi 

thầy giáo lại càng khó hơn. Cơm nước sáng tối, hết 

lòng  chăm  lo; đi  ra ngoài, phải có nô  tỳ  theo  hầu. 

Thậm  chí  lo  cho  cha  mẹ  thiếu  thốn,  nhưng  trên 

mâm  cơm  thầy  không  thể  không  có  cá  thịt.  Thầy 

giáo thời nay không nghĩ sự khó khăn của gia đình, 

hễ  được  mời  dạy,  là  cho  rằng  lẽ  tất  nhiên  là  phải 

cung  phụng  ta,  có  chút  không  vừa  ý,  là  mặt  tỏ  ra 

rất khó coi, còn học vấn của học sinh, thì ngược lại 

không để tâm tới. Kính báo đồng tâm thiện sĩ, con 

người  không  phải  súc  vật,  chỉ  ăn  rồi  thải.  Phải 

dụng  công  nhiều  trên  tu  hành,  không  nên  dụng 

công  trên  khẩu  vị.  Nếu  học  sinh  thật  sự  ngu  dốt, 

không thể dạy dỗ, thì nên ngoài giờ học giảng qua 

đạo lý làm lành lánh dữ, ân cần khuyên nhắc, khiến 

cho gia chủ có được một người tiếp nối có đức, đó 

chính là công đức lớn của người thầy giáo. Còn về 

miếng  ăn,  vốn  có  hạn  định.  Nếu  hưởng  thọ  hết, 

mạng  cũng  theo  đó  mà  mất.  Như  có  một  ngàn 

đồng,  ngày  tiêu  trăm  đồng,  thì  tiêu  được  mười 

ngày. Nhưng nếu tiêu hơn, thì vài ngày sẽ hết. Do 

đó,  nên  biết,  thô  trà  đạm phạn,  có  thể  tăng  phước 

tăng  thọ;  sơn  hào  hải  vị,  chắc  sẽ  đoạ  lạc  tam  đồ. 

Thật lòng thật dạ dùng đạo lý giới sát khuyên bảo 

gia  chủ,  nhờ  đó  con  cháu  chủ  nhà  đều  nhờ  lời  ta 

mà tích đức. Như vậy mới không ăn cơm một cách 

vô ích! 

Tích Phước Sát Sanh, Diên Thọ Phục Sinh (xem 

“Nhân Quả Mục Kích Biên”) 

Tiên sinh Tào Thuấn Thông ở Phúc Kiến, dạy học 

cho nhà họ Trịnh ở Đinh Châu. Ông phụng trì thập 

trai rất cung cẩn, ông không bao giờ ăn cá thịt tươi, 

sợ chủ nhà vì mình mà giết. Trên mâm nếu dọn rau 

dưa  đơn  giản,  thì  sau  khi  vui  vẻ  tận  tình  với  chủ 

nhân mới ra về. Năm Thuận Trị thứ 13 (1656), ông 

mắc  bệnh  dạ  dày,  thân  thể  đã  cứng  lạnh  33  ngày 

đêm,  cả  nhà  khóc  lóc,  hậu  sự  đã  chuẩn  bị  xong. 

Bỗng  ông  tỉnh  lại,  nói  với  vợ  con  rằng:  “mạng  ta 

đáng  lẽ  bị  bọn  thổ  phỉ  giết  vào  năm  Thuận  Trị 

Nguyên niên (1644). Nhờ từ lúc dạy học đến nay, 

ta biết thương yêu sanh mạng, chủ nhân chưa giết 

một con vật nào vì ta, do đó kéo dài tuổi thọ được 

12 năm, khỏi bị chết bất đắc kỳ tử. Hiện tại ta còn 

sống được hai năm nữa. Quả nhiên hai năm sau thì 

ông mất. 

 Lời bàn: Tôi có một người bạn ở Sùng Châu, bản 

tánh nhân từ, giữ giới bất sát, chỉ có điều không ăn 

chay, nên cá thịt tươi, sanh bình không bao giờ ăn. 

Thân hữu mời tiệc, trên mâm chỉ toàn đồ làm sẵn. 

Cho dù đến nhà thích sát sanh, cũng chưa từng có 

một con vật bị giết vì mình. Nếu các quân tử nhân 

từ làm theo được như vậy, thì vĩnh viễn không có 

ác báo liên luỵ do sát sanh mang lại! 

Tham Ăn Thịt Chó, Thọ Báo Đền Mạng 

Quách  Chỉ  Nhất  ở  quận  Tùng  Giang,  lúc  36  tuổi, 

mạo  danh  bài  thi  của  một  người  họ  Hà  mà  được 

vào  trường,  trở  thành  sinh  viên.  Niên  hiệu  Khang 

Hy năm thứ 14 (1675), mở tư thục ở một gia đình 

nọ. Chủ nhân vì Quách Chỉ Nhất thích ăn thịt chó, 

nên thường làm thịt chó cho ông ăn. Một ngày nọ, 

Quách Chỉ Nhất chỉ vào con chó vàng của chủ nhà 

nói:  “Đùi  con  chó  này  rất  mập,  không  biết  có  thể 

thui  cho  tôi  ăn  được  không?”  Chủ  nhân  liền  giết 

thịt  cho  ông  ăn.  Qua  mấy  hôm,  Quách  Chỉ  Nhất 

bỗng  hôn  mê  bất  tỉnh,  bị  bắt  đến  miếu  Thành 

Hoàng  trong  quận,  lúc đó  chó  vàng đã  ở  trong đó 

trước  rồi.  Thần  Thành  Hoàng  nói:  “Này  Hà…,  vì 

sao ngươi xúi chủ nhân giết chó?” Quách Chỉ Nhất 

cãi  lại  nói:  “Tôi  họ  Quách,  không  phải  họ  Hà, 

người họ Hà học chung một trường với tôi”. Thần 

Thành Hoàng rất tức giận, trách mắng bọn quỷ tốt 

bắt nhầm người, Quách Chỉ Nhất liền tỉnh lại. Sau 

khi  sống  lại,  liền  khoe  khoang  với  mọi  người  về 

biện tài của mình. Không lâu sau, người họ Hà lập 

tức lìa đời, qua hôm sau bỗng tỉnh lại, nói: “Tôi bị 

Quách Chỉ Nhất vu cáo tôi giết chó, tôi ra sức giải 

thích  xưa  nay  không  ăn  thịt  trâu  và  thịt  chó,  con 

chó kia cũng nói tiếng nói không giống người kia. 

Do đó thả tôi tạm thời trở về, đợi Quách Chỉ Nhất 

đến  rồi  cùng  thẩm  vấn.  Nhưng  thọ  mạng  của  tôi 

cũng sắp hết rồi, không thể sống thêm nữa”. Anh ta 

sắp xếp việc nhà xong, liền ra đi. Tối hôm đó, một 

người hàng xóm của Quách Chỉ Nhất trên đường đi 

thấy Quách Chỉ Nhất bị quỷ tốt còng chặt dắt vào 

thành. Trở về đến nhà Quách Chỉ Nhất xem thử, đã 

nghe tiếng khóc rồi. 

 Lời  bàn:  Thịt  cá  đãi  thầy  giáo,  tuy  do  chủ  nhân 

giết, nhưng vì ta mà giết, ta không thể không chịu 

một  phần  tội  lỗi.  Nếu  thầy  giáo  đẩy  qua  cho  chủ 

nhân, chủ nhân lại đẩy qua cho thầy giáo, thì động 

vật chỉ có thể âm thầm nhận chịu oan khuất, không 

cách gì khiếu nại. 



Khuyên Người Cầu Công Danh (dưới đây nói 

cầu phước không nên sát sanh) 

Những  người  học  hành  viết  lách  ở  đời,  sáng  tối, 

quên ăn bỏ ngủ, một lòng chỉ vì cầu lấy công danh. 

Cha khuyên răn con, thầy động viên học trò, tranh 

thủ  từng  phút  từng  giây,  một  lòng  chỉ  vì  cầu  lấy 

công danh. Nhưng, những thiếu niên trẻ ấy, thường 

là  kim  bảng  đề  tên;  còn  những  lão  nho  bác  cổ 

thông  kim,  luôn  là  có  tài  nhưng  không  đắc  chí. 

Như vậy, được mất hơn thua, há chẳng phải do trời 

làm chủ? Đã do trời làm chủ, thì hợp lòng trời trời 

ắt  phù  hộ,  trái  lòng  trời  trời  ắt  ghét  bỏ.  Việc  giới 

sát này, hàng trí thức thường cho rằng có thể từ từ 

làm, không phải vội, cho rằng việc này chẳng qua 

chỉ là lời dạy của Phật mà thôi. Ôi! Đâu chỉ có Phật 

hiếu  sanh,  nhà  nho  chúng  ta  cũng  hiếu  sanh  mà! 

Ngày  xưa,  khi  Trình  Minh  Đạo  làm  Huyện  bạc 

(buông  rèm  chấp  chính)  Thượng  Nguyên,  thấy 

người làng thường  bôi mủ trên sào bắt chim, bèn 

hạ lệnh thu lấy bẻ hết sào, sau đó hạ lệnh cấm đánh 

bắt chim (trích “Tống Sử”). Lã Nguyên Minh được 

chánh  truyền  của  họ  Trình,  nhưng  gia  đình  họ 

nhiều đời phụng Phật giới sát phóng sanh. Khi làm 

quận  thủ,  trong  quan  dinh  dự  trữ  rất  nhiều  măng 

khô,  nấm  bào  ngư,  để  thay  thịt  cá  (xem  “Thánh 

Học Tông Truyền”). Họ nhận thức được ham sống 

sợ  chết  là  lòng  trời,  không  thể  trái  ngược.  Ai  lấy 

lòng  trời  đất  làm  lòng  mình,  người  ấy  sẽ  được 

phước lộc theo sau. 

Thích Ăn Ngao Sò, Thi Rớt (xem “Long Thư 

Tịnh Độ Văn”) 



Năm đầu triều nhà Tống, Trấn Giang có một người 

học  trò,  tên  Thiệu  Bưu,  mỗi  lần  khoa  cử,  anh  ta 

đều  trượt.  Bình  thường  anh  ta  không  có  sở  thích 

đặc biệt gì, ngoài thích ăn ngao sò. 

Một  đêm  nọ,  mộng  thấy  mình  đến  âm  phủ,  phán 

quan  hỏi:  “Anh  có  biết  vì  sao  anh  luôn  thi  trượt 

không?” “Không biết!”, anh ta trả lời. Thế rồi phán 

quan bèn cho anh ta thấy, vô số ngao sò anh ta đã 

từng ăn thịt trước đây đến đòi mạng, những con sò 

này đều hả vỏ sò gọi: “Thiệu Bưu! Thiệu Bưu!” 

Anh ta thấy vậy rất sợ hãi, bèn chắp tay niệm: “A-

di-đà  Phật”.  Lúc  ấy,  những  con  sò  đều  biến  thành 

chim sẻ bay đi. 

Thiệu  Bưu  sau  khi  giật  mình  tỉnh  dậy,  vĩnh  viễn 

không  ăn  sò  nữa,  thậm  chí  còn  giới  sát  ăn  chay, 

quy  y  Tam bảo. Sau anh ta không chỉ thi đậu tiến 

sĩ, mà còn làm quan cao An Phủ Sứ. 

Đế Quân Hiện Mộng (xem “Hộ Sinh Thiên”) 

Thời Minh mạt, gia đình học trò Lưu Đạo Trinh ở 

Tứ  Xuyên  có  khách,  định  giết  một  con  gà,  bỗng 

không  thấy  gà  đâu;  khách  ngồi  chơi  rất  lâu,  rồi 

định  tìm  giết  một  con  vịt, bỗng  lại không  thấy  vịt 

đâu.  Vừa  lục  lọi  tìm  kiếm,  thấy  chúng  cùng  nấp 

trong chỗ tối, vịt lấy đầu đẩy gà ra, gà lấy đầu đẩy 

vịt  ra,  giằng  co  không  ai  chịu  nhường  ai,  im  lặng 

không  tiếng  động.  Lưu  xúc  động,  liền  viết  thiên 

“Giới  Sát”  khuyên  đời.  Tháng  7  năm  Tân  Dậu 

(1621),  bạn  anh  mộng  thấy  điện  Văn  Xương,  Đế 

Quân mở ra một trang giấy cho anh xem nói: “Đây 

là văn Giới Sát của thí sinh Lưu Đạo Trinh, cậu ấy 

đã  thi  đậu”.  Sau  khi  tỉnh  dậy  báo  cho  Lưu,  Lưu 

không tin. Sau khi công bố điểm, quả ứng nghiệm. 

 Lời bàn: Con người  và  muôn thú,  tuy  hình  thể  có 

khác,  nhưng  tri  giác  thì  thật  như  nhau.  Nhìn  mấy 

con thú ấy khi bị bắt, sợ chạy kêu thảm thiết, trèo 

tường  chui  lỗ,  với  lúc  nhân  loại  chúng  ta  bị  bắt 

giết, mẹ cha lo lắng buồn khổ, không biết làm sao, 

vợ  con  cùng  đường,  chết  cũng  không  được,  có 

khác  nhau  chăng?  Nhìn  lúc  những  con  vật  ấy  bị 

giết, một con gà bị cắt cổ, những con gà khác đều 

khóc thương;  một  con heo  bị  giết,  những  con heo 

khác  liền  không  ăn,  với  nhân  loại  chúng  ta  khi  bị 

cướp  bóc,  chiến  loạn  thiêu  giết,  mắt  thấy  cha  mẹ 

thương  tật,  vợ  con  phanh  thây,  có  khác  nhau 

chăng?  Nhìn  lúc  những  con  vật  ấy  bị  giết,  có  con 

bụng  đã  bị  mổ  ra  mà  miệng  còn  thở,  có  con  cổ 

họng đã đứt, mà mắt còn chưa nhắm, với nhân loại 

chúng  ta  khi  sắp  chết  tắt  hơi,  đau  khổ  vạn  trạng, 

gật  đầu  nhìn  mãi,  có  khác  nhau  chăng?  Đọc  câu 

chuyện gà vịt đẩy nhau, chúng ta phải khắc cốt ghi 

tâm. 

Cứu Vật Đồng Đăng (xem “Quảng Từ Biên”) 

Đào  Thạch  Lương  và  Trương  Chi  Đình  ở  Cối  Kê 

đến chùa Đại Thiện phóng sanh mấy vạn con lươn. 

Mùa  thu  năm  ấy,  Đào  Thạch  Lương  mộng  thấy 

một  vị  thần  nói  với  anh  ta  rằng:  “Cậu  vốn  không 

thể  thi  đậu,  nhưng  vì  công  đức  phóng  sanh,  cho 

nên được thi đậu”. Sau khi công bố điểm quả nhiên 

đậu,  Đào  nói:  “Việc  này  hai  người  làm,  sao  công 

lao  chỉ  thuộc  mình  ta?”  Mấy  ngày  sau,  thông  tri 

được  nhận  vào  Nam  Kinh  đến,  Trương  cũng  thi 

đậu. 

 Lời bàn: Gần đây xuất hiện một thói xấu, có người 

đi  thi,  là  bạn  bè  góp  tiền  cầu  đảo,  sát  sanh  vô  số, 

gọi  là  bảo phước,  thật thì  là  tạo  tội, bậc  cao  minh 

ghét cay ghét đắng! 

Khuyên Người Cầu Con  



Nhà  giàu  không  có  con,  nhiều  người  hao  tiền  tốn 

của,  cưới  nhiều  thê  thiếp,  uống  thuốc  thang  mắc 

tiền, nhưng  cầu  càng  thiết  tha,  lại  càng  khó  được. 

Vì  sao?  Do  định  nghiệp  đã  tạo,  nếu  không  tạo 

nghiệp thiện cho nhiều, khó mà cứu vãn. Xưa nay 

những  người  không  con,  luôn  nhờ  một  niệm  giác 

ngộ, dũng mãnh tu đức, nhờ đó liên tiếp sanh quý 

tử,  nhiều  vô  số.  Cầu  con  không  đúng  đường,  còn 

oán trời  trách người  vô  ích,  than  thở  không người 

tiếp nối tông đường, cũng quá ư hồ đồ vậy! 

Phóng Sanh Được Con (xem “quảng nhân lục”) 

Triều nhà Nguyên có một thương nhân giàu có cầu 

con,  nghe  chân  nhân  Triệu  Tiên  núi Thái  phán  sự 

linh  nghiệm,  nên  đến  đảnh  lễ.  Triệu  Tiên  phán: 

“Ngươi đời trước sát sanh nhiều, làm cho sinh vật 

không có con cháu, nên nay mắc quả báo này. Nay 

thả đủ 800 vạn sinh linh, mới chuộc được tội. Nếu 

ngộ  sát  một  con  côn  trùng,  phải  thả  100  con  vật 

mới đủ chuộc tội. Vãn hồi tạo hoá, đây là số một. 

Thương nhân lập thệ giới sát, bỏ tiền phóng sanh. 

Không lâu, sanh được con trai, lớn đậu cử nhân ra 

làm quan. 

 Lời  bàn:  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:  “Quả  báo  của 

nghiệp  sát  sanh,  làm  cho  chúng  sanh  rơi  trong  ba 

đường. Nếu sanh làm người, mắc hai quả báo, một 

nhiều  bệnh,  hai  đoản  mạng”.  Phú  thương  nghiệp 

sát rất nhiều, nhưng quả báo bất quá chỉ không có 

con, có thể đã chịu quả báo ba đường, sau chịu dư 

báo không con, chưa biết chừng! Không thì, có thể 

phước báo đời trước còn nhiều, trước chịu quả báo 

không  con,  sau  mới  chịu  quả  báo  ba  đường,  cũng 

chưa  biết chừng!  Nay  biết  chuộc  tội lỗi  trước, hồi 

tâm hướng thiện, tự khỏi bị hoạ được phúc vậy. 

Sám Hối Lỗi Lầm, Con Trai Bệnh Sống Lại 

(xem “Cảm ứng Thiên Đồ Thuyết”) 

Ngô Hằng Sơ ở Hàng Châu, thích ăn thịt trâu, liên 

tục chết yểu mấy người con gái. Nhằm lúc con trai 

mắc  bệnh  đậu  mùa,  thầy  thuốc,  cầu  khấn  đều 

không  công  hiệu.  Ngô  Hằng  Sơ  bỗng  nằm  mộng 

thấy xuống âm phủ, có người tố cáo Ngô Hằng Sơ 

ăn  thịt  trâu,  hai  bên  cãi  nhau  rất  kịch  liệt.  Quan 

viên  chủ  quản  cho  đàn  trâu  ngửi  toàn  thân  Ngô 

Hằng  Sơ,  nhưng  trâu  rốt  cuộc  không  nói  gì.  Ngô 

Hằng Sơ tự thừa nhận, là tuy ông ta có ăn thịt trâu, 

nhưng không giết trâu, và thề rằng vĩnh viễn không 

bao  giờ  ăn  thịt  trâu  nữa.  Chủ  quản  nói  cho  bầy 

trâu,  và  cho  chúng  đi,  Ngô  Hằng  Sơ  được  thả  về. 

Ông  ta  đi  ra  thấy  một  căn  nhà  gác,  trên  gác  có 

người gọi tên mình. Ngô Hằng Sơ ngẩng đầu nhìn 

lên,  bỗng người trên  gác ném  xuống một  vật, nói: 

“Trả cho cha nè!” Nhìn kỹ, thì ra con trai, ông bèn 

tỉnh dậy. Con trai ông liền hết bệnh. 

 Lời bàn: Ăn thịt trâu mà còn chết liền mấy đứa con 

gái,  huống  hồ  giết  mạng  trâu,  quả  báo  không  nói 

cũng biết. 

Không Ăn Thịt Trâu, Sanh Được Con Trai 

(xem “Hộ Sinh Lục”) 

Trạch Tiết ở  Kinh thành, đến 50 tuổi vẫn chưa có 

con  trai,  liền  vẽ  hình  Bồ-tát  Quan  Thế  Âm,  cầu 

khẩn rất chí thành. Người vợ vừa mang thai, mộng 

thấy một người phụ nữ mặc áo trắng bồng một đứa 

con  trai  đưa  ông  ta,  vợ  Trạch  Tiết  vừa  định  đến 

đón  lấy  thị  bị  một  con  bò  vàng  chặn  lại,  không 

cách gì bồng lấy đứa trẻ được. Sau sanh được một 

đứa  con  trai,  nhưng  vừa  đủ  tháng  thì  yểu  mạng, 

Trạch  Tiết  lại  chí  thành  cầu  khẩn.  Có  người  nói 

cho  anh  ta  rằng:  “Anh  rất  hay  ăn  thịt  trâu,  không 

chừng  điều  mà  trong  mộng  nói  là  nguyên  nhân 

đó”. Trạch Tiết rất kinh hoàng, cả nhà bỏ hẳn giết 

trâu. Không lâu lại mộng thấy có một phụ nữ tặng 

cho vợ anh ta một đứa con trai, người vợ đến bồng 

liền được. Sau quả nhiên sanh hạ một đứa con trai, 

nuôi dưỡng thành nhân. 

 Lời bàn: Đây chính là điều mà kinh Phật nói, Bồ-

tát Quan Âm hiện thân phụ nữ, là để nói pháp cho 

họ. 

Ăn Ba Ba Cầu Con, Chết Thảm Không Con Nối 

Dõi (Viên Ngọ Quỳ Thuật) 

Vào  thời  Minh  Mạt,  ở  Hàng  Châu  có  một  người 

tên Phan Đức Trai, tuổi đã già nhưng chưa có con 

trai.  Ông  ta  tình  cờ  thấy  trên  một  cuốn  sách  ghi: 

“Ăn ba ba sẽ sanh được con trai”. Ông ta liền mua 

ba  ba  về  nuôi,  và  dùng  lươn  con  cho  chúng  ăn, 

ngày nào cũng giết thịt ba ba. Cứ như vậy hơn một 

năm sau, toàn thân ông ta nổi đầy nhọt độc, có tới 

mấy cái miệng mụn nhọt, giống như miệng ba ba, 

đau  nhức  thấu  xương.  Không  bao  lâu  thì  ông  ta 

chết, rốt cuộc không có con trai nối dõi. 

 Lời bàn: Những kẻ tà kiến, nói bằng miệng chỉ hại 

người  một  lúc,  nói  bằng  sách  hại  người  trăm  đời, 

chính  là  đây  vậy.  Cho  nên  viết  sách  lập  luận,  dù 

thiện  nhân  quân  tử,  cũng  không  thể  không  cẩn 

thận, huống là kẻ khác? 

Khuyên Người Tránh Chiến Tranh 



Thế  nhân  lúc  loạn  ly,  tránh  giặc  khắp  nơi,  đủ  thứ 

khốn  khổ.  Thấy  cờ  xí,  thì  mẹ  con  ly  tán;  nghe 

chiêng trống, thì phách lạc hồn bay. Khổ đau lênh 

đênh  này,  tuy  toàn  bộ  đất  nước,  nhưng  cũng  do 

nghiệp riêng chiêu cảm. Thiền sư Từ Thọ nói: “Ở 

đời do sát sanh, nên mới có chiến tranh. Nợ mạng 

trả  bằng  mạng,  thiếu  tiền  đốt  nhà  cửa.  Từng  bắt 

phá tổ chim, nay vợ con ly tán. Quả báo tương ứng 

nhau,  lắng  tai  nghe  Phật  nói”.  Từ  đó  mà  thấy, 

không  chỉ  tan  thân  mất  nhà,  là  do  nghiệp  cũ,  mà 

ngay  cả  bị  thương  ngón  tay,  bị  mất  cây  kim,  cho 

đến  sợ  hãi  một  giây,  đều  có  nhân  duyên.  Khuyên 

khắp  thế  nhân,  khi  gặp  chiến  tranh,  nên  tự  nghĩ 

rằng:  “Thân  ta  chưa  bị  bắt  trói,  mà  đã  sợ  hãi  như 

vậy,  huống  hồ  con  vật  khi  bị  trói,  sự  sợ  hãi  càng 

đến  mức  độ  nào?  Xương  thịt  còn  chưa  phân  tán, 

mà còn thê thảm như vậy, huống hồ con vật khi bị 

phân  thây,  thê  thảm  càng  như  thế  nào?  Tay  chân 

còn chưa bị chặt, mà còn bi ai thống khổ như vầy, 

huống  hồ  con  vật  khi  bị  cắt  xẻ,  bi  ai  thống  khổ 

càng như thế nào?” Do đó nghiệp sát quá khứ, thì 

niệm  Phật  siêu tiến; nghiệp  sát  vị  lai,  phải  lập  tức 

đoạn  trừ.  Làm  được  như  thế,  chắc  chắn  tương  lai 

sanh vào thời đại thái bình, chắc chắn không sanh 

vào  thời  gặp  loạn; cho  dù  sanh  vào  thời  gặp  loạn, 

cũng  không  sanh  vào  chốn  bị  hoạ  chiến  tranh. 

Chẳng  lẽ  không  phải  tránh  nạn  là  tối  thượng  sách 

sao?  Lên  non  xuống  biển,  chẳng  phải  là  kế  vạn 

toàn!  Người  xưa  nói:  “Muốn  thế  gian  không  bị 

chiến tranh, chỉ có nhân loại không ăn thịt”. 

Cùng Tạo Nghiệp Sát, Thê Thảm Bị Giết Hàng 

Loạt 

Thời  Tống  Huy  Tông,  Kim  Binh  xâm  lược,  đến 

đâu  đốt  giết  cướp  bóc  đến  đó,  nhưng  chỉ  có  An 

Dương là gặp hoạ chiến tranh nặng nề nhất. Sau có 

một vị tăng, có khả năng toạ thiền biết việc tương 

lai. Mọi người đến hỏi sự tình, ngài nhập định quán 

sát, biết rõ hoàn toàn nguyên nhân trong đó, nên đã 

nói  với  mọi  người:  “Chỗ  này  tạo  nghiệp  sát  khốc 

liệt hơn các chỗ khác, nên chịu quả báo cũng khốc 

liệt hơn các chỗ khác. Nhưng nghiệp báo còn chưa 

kết thúc, oan gia đối đầu mới vừa tới, các ông vẫn 

chưa an ninh đâu”.  Sau đó  chỗ  này  liên  tục  nhiều 

năm  chiến  loạn,  người dân  bị  sát hại  nhiều  vô  số, 

quả nhiên không một ai may mắn tránh khỏi. 

 Lời bàn: Người ta thấy người đánh cá bắt được cá 

to,  là  vỗ  tay  vui  mừng,  đâu  biết  đây  như  vậy  là 

tăng thêm một oán đối. Thương xót cứu giúp, còn e 

không  kịp,  sao  lại  trở  ngược  khen  ngợi,  hâm  mộ? 

Khen  ngợi,  là  tán  thán  sát; hâm  mộ, là  tuỳ  hỷ  sát. 

Nhìn bằng tuệ nhãn, đều là hạt giống chiến tranh! 

Không Ăn Thịt Cá Lớn, Được Thoát Tai Nạn 

Trường Giang khúc Sào Hồ nước dâng cao, rồi rút 

xuống đột ngột. Có một con cá to hơn một vạn cân 

bị mắc cạn, ba ngày sau chết, cả quận ra xẻ thịt ăn, 

chỉ  có  một  bà  cụ  không  ăn.  Bỗng  có  một  ông  cụ 

nói với bà rằng: “Đây là con trai ta, không may gặp 

tai hoạ này, ta sẽ báo đáp cho bà. Nếu con rùa đá ở 

cửa  Đông  mắt  biến  thành  màu  đỏ,  thì  bà  phải  rời 

thành ngay,  thành  này  sắp  bị  chìm  rồi”.  Vì thế  bà 

cụ  ngày  nào  cũng  đi  xem  con  rùa  đá  ấy.  Có  một 

đứa trẻ kinh ngạc, bà cụ liền nói rõ sự tình cho nó 

nghe.  Đứa  trẻ  muốn  trêu  bà,  liền  lén  lấy  màu  đỏ 

bôi  lên  mắt  rùa  đá.  Bà  cụ  nhìn  thấy,  vội  vàng  ra 

khỏi  thành,  gặp  một  đứa  trẻ  mặc  áo  xanh  nói: 

“Cháu chính là con rồng”, liền mang bà cụ lên trên 

đỉnh  núi.  Và  toà  thành  này  quả  nhiên  lún  xuống 

thành hồ. 

 Lời bàn: Thời Phật có một đại thần, cùng lính quyết 

chết với giặc, đêm ngày phòng thủ, thậm chí mang 

kiếm  ngủ.  Một  hôm,  ông  thỉnh  Phật  về  nhà  cúng 

dường, Phật không nhận, nói với đức vua của ông 

rằng: “Vị đại thần này đêm nay sẽ chết”. Đêm đó, 

có  bốn  người  lính  cũng  phòng  thủ  ở  nhà  ông, 

người vợ thấy chồng ngủ say, mang kiếm treo lên. 

Rồi,  người  vợ  cũng  đi  ngủ,  bỗng  kiếm  rơi  chém 

đứt  đầu  ông.  Đức  vua  nghe  báo,  nghi  bốn  người 

lính cùng vợ ông ám sát, liền chặt đứt hết tay phải. 

A-nan hỏi Phật nguyên do, Phật nói: “Người chồng 

đời trước là người chăn dê, người vợ là con dê mẹ, 

bốn  vị  đại  thần  lúc  bấy  giờ  là  bốn  tên  trộm,  thấy 

người  chăn  dê,  liền  dùng  tay  phải  chỉ  vào  dê  nói: 

“Giết dê cho chúng ta ăn thịt”. Người chăn dê vừa 

khóc vừa làm theo. Vì nhân duyên đó, đền trả qua 

lại”. Đứa trẻ trêu bôi đỏ mắt rùa, cũng là phước tới. 

Nhân  duyên  hội  ngộ,  tự  nhiên  mà  vậy,  không  thể 

cưỡng lại. 

Khuyên Người Ăn Thịt Trâu Chó (dưới đây nói 

ăn uống chớ nên sát sanh) 

Khuyên  người không  nên ăn  thịt trâu  thịt  chó,  chi 

bằng  khuyên  người  chớ  giết  trâu  chó;  khuyên 

người  chớ  giết  trâu chó, không  bằng  khuyên  quan 

trên  cấm  chỉ  giết  trâu  chó.  Vì  sao?  Vì  khuyên 

người không nên ăn, có thể họ trước mặt nghe lời, 

nhưng  khi  thức  ăn  ngon  bày  trước  mặt,  chưa  hẳn 

họ  đã  làm  chủ  được  mình.  Do  đó  có  thể  biết 

khuyên người không ăn, không bằng khuyên người 

không giết. Khuyên người không giết, mười người 

chưa  chắc  nghe  theo  được  một,  nếu  không  dùng 

danh nghĩa của quan chức nghiêm cấm, dùng hình 

phạt nghiêm  khắc  làm  cho  họ  sợ,  thì  cho  dù ngày 

ngày vào lò mổ để khuyến cáo họ, cũng chẳng ích 

gì. Chi bằng ra lệnh ngăn cấm, những kẻ hung bạo 

sẽ cất dao đi. Huống hồ việc nghiêm cấm giết trâu 

chó này, cho dù là nho sinh cũng được sự giúp đỡ 

của quan trên, khi công bố cấm giết được treo lên, 

sau  đó  nghiêm  túc  chấp  hành,  phát  hiện  giám  sát, 

một  khi  chấp  hành  thành  nếp,  cho  dù  không 

khuyên bỏ hẳn,  thì cũng không có thịt để ăn. Đáng 

tiếc là, những quan lại thân sĩ ấy hễ chỗ nào có lợi, 

là  liền  nịnh  hót  người  đương  quyền,  tranh  cãi 

không  thôi,  nhưng  gặp  việc  này,  thì  ngậm  miệng 

không nói. 

Ham Ăn Thịt Trâu Chó, Mạng Chung Trả Báo 

(trích “Nhan Thị Gia Huân”) 

Thời  Bắc  Tề  có người  bà con của  một  người  giàu 

có  được  phong  làm  Phụng  Triều  Thỉnh,  tính  tình 

xa  hoa  truỵ  lạc,  thích  ăn  thịt  trâu  và  thịt  chó,  bữa 

ăn nào cũng sát sanh. Khi anh ta hơn 30 tuổi, một 

hôm  thấy  bỗng  nhiên  một  con  trâu  lớn  chạy  đến, 

toàn thân đau đớn như bị dao cắt, rồi gào lên phát 

cuồng mà chết. 

 Lời bàn: Trong loài động vật có công với con người 

nhất,  không  động  vật  nào  qua  trâu  chó.  Ăn  thịt 

những con vật tổn âm đức nhất, cũng không động 

vật  nào  qua  trâu  chó.  Vậy  mà  người  đời  lại  nhất 

định phải nếm mùi vị của chúng, là vì sao? 

Không Ăn Thịt Trâu Chó, Được Đứng Đầu 

Thiên Hạ (trích “Quảng Từ Hội Yếu”) 

Chu  Chi  Phiên  ở  Nam  Kinh  khi  chưa  đậu  tiến  sĩ, 

mộng thấy thần nói với mình: “Trạng nguyên năm 

nay  đáng  lẽ  thuộc  về  Từ  Hy  Mạnh  ở  Trấn  Giang, 

nhưng vì anh ta gần đây gian dâm với một cô gái, 

nên bị giáng cấp. Phía dưới đáng lẽ là lần lượt đến 

anh.  Nhưng  nhà  anh  ta  ba  đời  không  ăn  thịt  trâu, 

còn cha con nhà anh chưa bỏ ăn thịt trâu, nếu sám 

hối lỗi lầm, vẫn còn kịp”. Sau khi tỉnh dậy nói cho 

cha hay, cha anh ta không tin. Đêm đó, cha anh ta 

cũng  mộng  thấy  như  vậy,  mới  cảm  thấy  rất  kinh 

ngạc, thề không ăn thịt trâu nữa. Năm đó, Chu Chi 

Phiên  quả  nhiên  đỗ  Đệ  Nhất  Danh  (Trạng 

Nguyên), Từ Hy Mạng chỉ đỗ Đệ Lục Danh. 

 Lời  bàn:  Có  người  nói:  Trâu  là  động  vật  để  cúng 

tế,  chỉ  có  người  có  phước  mới  được  ăn.  Đọc  câu 

chuyện này, liền ngậm miệng. 

Quỷ Hiển Nghiệp Nhân (trích “Quan Cảm 

Lục”) 

Vương  Thư  Lại  ở  Vô  Tích,  vào  năm  Đinh  Dậu 

niên  hiệu  Thuận  Trị  (1657)  vì  chuyện  thuế  khoá, 

chết trong ngục ở Bắc Kinh. Mùa hạ năm Quý Mão 

(6  năm  sau,  năm  1663),  Kim  Hán  Quang  con  trai 

Kim Thái Truyền ở Bắc Kinh trở về Tô Châu. Khi 

thuyền  đi  ngang  qua  nhà  Trương  Gia  Loan,  nghe 

trên  bờ  có  người  gọi,  muốn  đi  thuyền,  tự  xưng  là 

Vương  Thư  Lại  ở  Vô  Tích.  Dừng  thuyền  đợi  anh 

ta,  không thấy  người  đến, thuyền  vừa  chèo  đi  anh 

ta lại gọi. Hỏi han kỹ càng, Vương Thư Lại kể hết 

sự tình cho mọi người, mọi người trên thuyền đều 

rất sợ hãi. Hồn ma của Vương thư Lại nói: “Không 

sao, tôi ngồi ở góc thuyền cũng được”. Thuyền cập 

bến, giống như có người nhảy lên thuyền. Một lát, 

anh  ta  lại  giậm  chân  la  lớn,  hỏi  anh  ta  chuyện  gì, 

anh ta nói: “Tôi bị rơi mất một cái túi nhỏ trên bờ, 

bên  trong  có  sổ  thuế  đất,  xin  dừng  thuyền  lại  cho 

tôi  lên  lấy”.  Kim  Hán  Quang  liền  vâng  theo. 

Thuyền đi ba ngày, hồn ma nói: “Tạm dừng thuyền 

một tí, ở đây đang thí thực, tôi muốn đi tham dự”. 

Anh ta đi một lát rồi trở lại, nói: “hôm nay Bồ-tát 

Quán Thế Âm chủ trì đàn tràng, tôi ăn cơm không 

được,  bởi  vì  sanh  tiền  tôi  thích  ăn  thịt  trâu”.  Kim 

Hán Quang nói: “Trên đời có những chuyện lạ kỳ 

như  vậy,  tôi  bình  thường  cũng  thích  ăn  thịt  trâu, 

bây  giờ  chắc  phải  bỏ  hẳn  thôi!”  Một  lát  hồn  ma 

Vương Thư Lại khóc ầm lên, hỏi, anh ta nói: “Giới 

đàn Bồ-tát trên trời đến rồi, tôi không dám lưu lại ở 

đây”.  Kim  Hán  Quang  liền  dừng  thuyền,  hồn  ma 

liền mất tăm vô tung tích. 

 Lời  bàn:  Du-già  Diệm  Khẩu  lấy  diệu  vị  của  Phật 

pháp, cứu khắp lục đạo chúng sanh, trên đến Thiên 

Long Bát bộ, dưới đến ba đường ác Địa ngục, Ngạ 

Quỷ, Súc Sanh, đều nằm trong phạm vi bố thí của 

Phật  Bồ-tát.  Làm  gì  có  chuyện  đàn  tràng  Bồ-tát 

chủ trì, không cho người thích ăn thịt trâu ăn. Hồn 

ma của anh chàng họ Vương nọ ăn không được, là 

nghiệp  lực  của  chính  mình  biến  hiện  ra.  Chúng 

sanh  trong  đường  ngạ  quỷ,  trong  trường  kiếp  lâu 

dài,  không  nghe  tới  danh  tự  nước,  cho  dù  đi  trên 

nước, nhìn xuống cũng chỉ thấy máu mủ, chẳng lẽ 

không phải do nghiệp lực khiến nó biến thành như 

vậy  sao?  Xưa  kia  Đại  Mục-kiền-liên  dùng  thiên 

nhãn  quan  sát  thế  gian,  thấy  mẹ  đoạ  lạc  trong 

đường ngạ quỷ, liền dùng bát đựng cơm mang cho 

mẹ.  Mẹ  ngài  dùng  tay  trái  bưng  bát,  tay  mặt  bốc 

cơm, cơm chưa đến miệng đã biến thành than lửa. 

Đại  Mục-kiền-liên  khóc  oà,  về  cầu  Phật  phương 

giải  cứu.  Phật  nói:  “Tội  của  mẹ  ông  rất  nặng, 

không  phải  sức  của  một  mình  ông  mà  mong  cứu 

được, cho dù hiếu tâm của ông động tới trời, nhưng 

trời đất quỷ thần cũng đành chịu. Cần phải nhờ sức 

oai  thần  của  tăng  chúng  mười  phương,  mới  được 

giải thoát. Đại Mục-kiền-liên liền mở pháp hội lớn, 

cúng  dường  tăng  chúng.  Mẹ  ngài  ngay  ngày  hôm 

đó được thoát khổ ngạ quỷ. Từ thí dụ này, thì hồn 

ma của họ Vương ăn không được, chẳng lẽ không 

phải do nghiệp lực của chính mình chiêu cảm hay 

sao?  Có  thể  có  người  nói:  “Đã  như  vậy,  thì  cúng 

thí phần nhiều chẳng ích gì”. Trả lời: “Chúng sanh 

và Phật, chia làm hai loại hữu duyên và vô duyên, 

chúng  sanh  hữu  duyên  liền  được  ân  trạch.  Không 

được  lợi  ích,  là  vô  tình  không  có  duyên  phận  với 

Phật pháp, không nên chấp nhất. 

Đùa Khinh Bồ-tát, Gặt Lấy Tai Ương (trích 

“Hiện Quả Tuỳ Lục”) 

Huyện Ma Thành, Hồ bắc có hai cử nhân, một tin 

Phật,  một  lại  huỷ  báng  Phật,  cùng  đọc  sách  trong 

Địa  Tạng  Điện.  Có  một  người  bưng  thịt  chó  đến, 

người  tin  Phật  khoát  tay  đuổi  đi,  không  cho  vào, 

còn  vội  vàng  trốn  sau  cánh  cửa.  Người  huỷ  báng 

Phật pháp nói: “Tôi theo Nho gia, không biết Phật 

gia, Đạo gia gì cả”. Anh ta leo lên bảo toà của Bồ-

tát,  đùa  bỡn  như  đang  đút  thịt  cho  Bồ-tát.  Anh  ta 

vừa đưa đũa lên, thì cảm thấy có ai đó quơ cho một 

cái,  rơi  xuống  đất  chết  lập  tức.  Không  lâu  sau, 

người  nấp  sau cánh cũng  hôn  mê,  thấy  người  huỷ 

báng Phật pháp ấy chịu đủ các thứ hình phạt, cổ bị 

đeo gông lửa, toàn thân bị thiêu cháy. Diêm vương 

nói  cử  nhân  tin  Phật:  “Ngươi  có  tín  tâm  với  Phật 

pháp,  đáng  lẽ  không  đến  đây.  Nguyên  nhân  để 

ngươi  đến,  là  mong ngươi  thấy  nỗi  thống khổ của 

anh ta thọ, trở về truyền đạt nhắc nhở người đời”. 

Cho anh ta hồi dương, liền tỉnh lại. 

 Lời  bàn:  Bồ-tát  Địa  Tạng  phát  đại  hoằng  thệ 

nguyện ở cõi Ta-bà: Nếu có một chúng sanh chưa 

ra khỏi khổ luân hồi của sáu đường, thì giống như 

chính  mình  đã  đẩy  họ  xuống  rãnh.  Thế  tôn  giảng 

kinh ở cung trời Đao-lợi, khen ngài Địa Tạng Bồ-

tát rằng: “Cho dù tất cả chư Phật mười phương thế 

giới,  khen  ngợi  công  đức  của  ông,  trải  qua  ngàn 

vạn  đại  kiếp  cũng  không  thể  nói  hết”.  Lại  nói: 

“Nếu  người  trời  phước  báo  đã  hết,  khi  sắp  mạng 

chung, năm tướng suy hiện ra, phải đoạ trong tam 

ác đạo. Lúc này thấy hình tượng của Địa Tạng Bồ-

tát,  với  tâm cung  kính  chiêm  ngưỡng  lễ  bái,  thiên 

thần  này  liền  được  tăng  phước  trời,  không  bị  đọa 

lạc  tam ác đạo nữa”.  Nếu  chúng  sanh  chuyên  tâm 

trọn đời cúng dường Bồ-tát Địa Tạng, tương lai đời 

đời  kiếp  kiếp  được  hưởng  quả  báo  khoái  lạc  cõi 

trời. Cho dù phước trời hết, sanh làm người, cũng 

được  sanh  làm  quốc  vương  trong  trăm  ngàn  vạn 

kiếp”.  Ôi!  Bồ-tát  Địa  Tạng  có  sức thần  lực  không 

thể nghĩ bàn như thế, tiếng tăm chấn động hằng hà 

sa  cõi  Phật,  oai  đức  nhiếp  thọ  vạn  ức  chư  thiên 

thần.  Tất  cả  chúng  sanh,  nghe  đến  danh  hiệu  của 

Bồ-tát Địa Tạng, thấy tượng của Bồ-tát Địa Tạng, 

đều được phước báo thù thắng. Có người ngược lại 

lấy thân phận phàm phu ngu si, dùng kiến giải sai 

lầm  của  mình,  ngạo  mạn  chế  giễu  huỷ  báng. 

Những hành vi như vậy có khác gì so sánh lửa đom 

đóm  với  mặt  trời,  cánh  ruồi  muốn  chặn  đứng  hư 

không? Cũng không tự biết phân lượng của mình! 

Khuyên Người Đời Chớ Ăn Cóc Nhái Tôm Cua 

Người đời nghe đến sự thống khổ ở địa ngục, cho 

rằng là hư nguỵ khó tin, không thực tế; nhưng đâu 

biết  cảnh  người  đời  nướng  cua,  kỳ  thực  cũng  là 

cảnh  địa  ngục  Phất  thang,  chẳng  qua  tập  quen 

thành  thói  thấy  thường  nên  không  nhận  thấy.  Khi 

củi bắt lửa, ngọn lửa bốc lên, nồi bắt đầu nóng lên, 

lúc này những con cua trong nồi sợ hãi kinh hoàng, 

toàn  thân  nóng  rực  khó  chịu.  Lát  sau  càng  nóng, 

thế  là  đều  bò  lui  bò  tới  quanh  nồi,  con  nào  cũng 

muốn  thoát  ra.  Lát  sau  càng  nóng  hơn  nữa,  thế  là 

dẫm đạp lên nhau, tâm thần hoảng loạn, ý thức hôn 

mê. Lúc này, nổi trên mặt nước, đau đớn khó chịu; 

chìm  dưới  mặt  nước,  đau  đớn  khó  chịu;  đè  lên 

nhau,  đau  đớn  khó  chịu.  Thêm  một  lát  nữa,  nước 

trong nồi sôi cuồn cuộn vây quanh toàn thân. Nước 

sôi  vào  mắt,  như  cây  đinh  sắt  nung  đỏ  đâm  vào 

mắt; nước sôi đi vào cơ thể từ phía sau lưng, giống 

như nước đồng sôi đổ lên thân, cứ như vậy chịu vô 

lượng đau khổ rồi oán hận mà chết, toàn thân biến 

thành màu hồng. 

Ôi! Chúng sanh chẳng qua chỉ vì miếng ngon trước 

mắt,  mà  lại  tạo  biết  bao  ác  nghiệp,  mang  đến 

chướng ngại  cho  mình.  Nếu  lấy  con  mắt  của  Phật 

Bồ-tát mà nhìn, thì người ăn thịt cua và con cua, vô 

thỉ  đến  nay  đã  từng  là  cha  mẹ,  anh  em,  lục  thân 

quyến thuộc của nhau. Chỉ vì luân hồi chuyển kiếp, 

thay đầu đổi mặt, không nhận ra nhau. Vì duyên cớ 

này tạo ác nghiệp qua lại, giết hại qua lại, cho đến 

báo  phục  oán  hận  qua  lại  không  có  lúc  dừng.  Do 

đó  tôi  khuyên  khắp  đại  chúng,  nên  phát  tâm  từ, 

trước cố gắng tu đạo nhân ái khoan dung, đây kia 

hỗ tương làm gương để quan sát, thì tâm ham ăn sẽ 

chuyển hoá thành tâm từ bi. 

Sinh Bình Giết Cua, Chết Vào Núi Cua (trích 

“Nam Dương Quảng Ký”) 

Thầy thuốc Sa Trợ Giáo ở Hồ  Châu, Chiết Giang, 

mẹ ông rất thích ăn cua, sát hại vô số. Năm thứ 17 

niên  hiệu  Thiệu  Hưng  nhà  Tống  (1147),  lão  thái 

thái mắc trọng bệnh mà chết. Sau đứa cháu của bà 

thấy bà đứng ngoài cửa, toàn thân đầy máu. Bà nói 

với đứa cháu: “Bà do cả đời giết cua rất nhiều, nên 

nay  chịu  khổ  báo  trong  núi  cua.  Mau  nói  với  cha 

cháu,  tu  phước  siêu  tiến  cho  bà”.  Nói  xong  liền 

biến mất. 

 Lời  bàn:  Những  người  làm  món  cua  nhồi,  mang  

con  cua  đang  sống  móc  ruột,  nhét  hoa  tiêu  xào 

nóng  và  muối  vào, nỗi  thống  khổ  ấy  quả  thật khó 

mà hình dung. Quả báo núi cua, là do sức mạnh ác 

nghiệp  của  chính  mình  chiêu  cảm.  Chúng  ta  quan 

sát con cua bò ngang trên đất, biết đời trước của nó 

chắc  chắn  làm  những  việc  bất  chánh;  sợi  dây  bị 

buộc trên lưng, biết đời trước của nó chắc chắn bị 

tham  ái,  dục  vọng  trói  buộc,  không  thể  giải  thoát 

phiền  não.  Đây  chính  là  câu  “muốn  biết  nhân  đời 

trước, nhìn kết quả hôm nay” mà Phật nói. 

Ếch Thay Lời Kêu Oan (xem “Hiện Quả Lục”) 

Vương  Đồng  Tri  người  Tô  Châu,  một  hôm  ở  Cú 

Dung,  bỗng  thấy  một  bầy  ếch  nhảy  loạn  xạ  trước 

mặt.  Vương  Đồng  Tri  nói  với  chúng  rằng:  “Nếu 

chúng  bay  quả  thật  có  oan  uổng,  hãy  chỉ  chỗ  cho 

ta”.  Bầy  ếch  liền  tụ  tập  tại  một  nơi.  Vương  Đồng 

Tri  cho  người  khai  quật,  phát  hiện  một  xác  chết, 

trong  miệng  nhét  một  cây  roi  da,  trên  cán  có  tên 

người  đánh  xe.  Anh  ta  đến  Đơn  Dương,  vừa  hỏi 

thăm  liền  bắt được.  Vốn  là  một thương  nhân  mua 

ếch  phóng  sanh,  không  cẩn  thận  để    tiền  rơi  ra, 

người đánh xe tham mà giết, liền phán quyết anh ta 

lập  tức  đền  mạng.  Người  Giang  Tô  nhân  đó  gọi 

Vương  Đồng  Tri  là  “Điền  Kê  Vương”  (Vương 

Ếch). 

 Lời  bàn:  người  giết  Ếch,  phải  chịu  thống  khổ  của 

tám địa ngục nhỏ; người giết ếch, tạo nghiệp nhân 

tám địa ngục nhỏ. Thí dụ như khi ếch bị giết, trước 

chặt  đầu,  đây  là  địa  ngục  thứ  nhất,  địa  ngục  chặt 

đầu. Sau khi chặt đầu, kế đến là lột  da, đây là địa 

ngục  thứ  hai,  địa  ngục  lột  da.  Chặt  bốn  chân  của 

nó, đây là địa ngục thứ ba, địa ngục chặt chân. Moi 

tim  gan  tỳ  phế,  đây  là  địa  ngục  thứ  tư,  địa  ngục 

moi ruột. Ướp gia vị, đây là địa ngục thứ năm, địa 

ngục  ướp    muối.  Bỏ  vào  nồi  nấu,  đây  là  địa  ngục 

thứ  sáu,  địa  ngục  dầu  sôi.  Ăn  uống  nhồm  nhoàm, 

đây  là  địa  ngục  thứ  bảy,  địa  ngục  cối  giã.  Nuốt 

xuống  dạ  dày,  đây  là  địa  ngục  thứ  tám,  địa  ngục 

phẩn  uế.  Do  đó  có  thể  biết,  giết  ếch  để  bán,  bốn 

nghiệp  địa  ngục  đầu  là  tự  mình  làm;  bốn  nghiệp 

địa ngục sau là sai bảo người làm. Người mua thịt 

ếch  ăn,  bốn  nghiệp  địa  ngục  sau  là  tự  mình  làm; 

bốn nghiệp địa ngục trước là bảo người làm. Người 

giết  ếch  ăn,  tám  nghiệp  địa  ngục  đều  là  tự  mình 

làm.  Nếu  mình  không  làm,  cũng không  ăn,  nhưng 

phụ  hoạ  theo,  tám  nghiệp  địa  ngục  đều  là  bảo 

người  làm.  Quán  tưởng  được  như  thế,  mới  thấy 

giữa mắt thấy tai nghe, nói năng hành động, không 

một  động  tác  nào  là  không  tạo  tội.  Và  cõi  Ta-bà, 

quả  thật  là  cõi  năm  trược  thạnh  vượng,  ô  uế  bất 

tịnh, khó sống! 

Khuyên Người Cầu Sống Lâu (dưới đây nói tật 

bệnh không nên sát sanh) 

Người  ta  ai  cũng  ham  sống,  sợ  chết,  thì  phải  biết 

tránh  ác  làm  lành.  Con  người  và  động  vật  cũng 

bẩm thọ sinh khí của trời đất, chúng ta biết thương 

yêu động vật trời sinh, thì trời cũng sẽ yêu thương 

chúng ta. Ta mong muốn động vật không chết, thì 

động  vật  cũng  muốn  ta  không  chết.  Con  người  từ 

nhỏ đến lớn, từ lớn đến già, lúc nào cũng đang sát 

sanh. Trẻ con vừa mới sanh ra, ăn mừng sát sanh; 

đầy  tháng,  lại  sát  sanh;  thôi  nôi,  lại  sát  sanh.  Lớn 

lên chút ít, đi học, có khi chiêu đãi thầy giáo mà sát 

sanh.  Rồi  đính  hôn, kết hôn,  lại  sát  sanh. Con  trai 

lại sanh con trai, con trai của con trai lại đầy tháng, 

thôi  nôi,  rồi  đi  học,  đính  hôn,  kết  hôn,  xoay  đi 

chuyển lại không lần nào không sát sanh. Gia đình 

có con gái, con gái lấy chồng phải sát sanh. Những 

gia  đình  tín  ngưỡng  thần  thánh,  vì    cúng  bái  quỷ 

thần  phải  sát  sanh.  Hào  phóng  hiếu  khách,  vì  đãi 

khách  khứa  phải  sát  sanh.  Thân  thể  bệnh  tật  hoặc 

thích  ăn  ngon,  vì  ba  tấc  lưỡi  mà  sát  sanh.  Thêm 

nữa  đi  đường  vô  tình  dẫm  đạp,  cày  bừa  giết  hại 

chúng  sanh,  vui  theo  người  giết,  khen  ngợi  người 

giết,  cứ  như  vậy  tích  luỹ  một  đời,  không  biết  bao 

nhiêu  sanh  mạng  chết  vì  ta.  Cầu  sống  lâu  bằng 

cách  này,  có  được  sống  lâu  không?  Do  đó  tôi 

khuyên khắp mọi người, muốn cầu sống lâu, trước 

phải  nên  giữ  giới  bất  sát.  Chỉ  cần  giữ  được  giới 

này, thì tuổi thọ ắt được kéo dài. 

Cứu Kiến Được Kéo Dài Tuổi Thọ (xem “Kinh 

Luật Dị Tướng”) 

Lúc  Phật  còn  tại  thế,  có  một  Tỳ-khưu  chứng  quả, 

có lục thông, biết chú đệ tử Sa-di thị giả của mình 

sau bảy ngày sẽ  yểu mạng. Do đó cho chú về quê 

thăm  nhà,  và  dặn  dò  rằng:  “sau  tám  ngày  hãy  trở 

lại.” Mục đích là để chú mất tại nhà. 

Chú  Sa-di  ở  nhà  đến tám ngày,  liền  trở  về  lại  với 

thầy.  Thầy  Tỳ-khưu  thấy  lạ,  liền  nhập  định  coi 

ngọn  nguồn.  Thì  ra  trên  đường  về  nhà,  chú  Sa-di 

thấy đàn kiến bị nước cuốn trôi, hàng vạn chú kiến 

đang  chới  với  trên  mặt  nước,  chú  lập  tức  cởi  áo 

ném xuống cho kiến bò bám vào áo, chú kéo áo lên 

bờ.  Nhờ  công  đức  đó,  chú  không  bị  yểu  mạng, 

ngược lại rất thọ sau này. Chú sống đến 80 tuổi, và 

chứng quả A-la-hán. 

 Lời  bàn:  Trong  kinh  Phật  nói:  “Nếu  người  nào 

không  sát hại  sanh  mạng,  sẽ  được  quả báo  trường 

thọ”. 

Cứu Cá Được Khỏi Bị Cõi Âm Bắt (trích “Pháp 

Uyển Châu Lâm”) 

Mùa  xuân  niên  hiệu  Trinh  Quán  năm  thứ  6  nhà 

Đường  (632),  Mã  Gia  Vận  ở  Nguỵ  Quận,  bỗng 

thấy hai người cưỡi ngựa đến đón anh ta, liền ngã 

lăn ra đất chết. Đi bái kiến chủ nhân, là Đông Hải 

Công,  muốn  mời  anh  đảm  nhiệm  chức  Ký  Thất, 

Mã  Gia  Vận  thấy  học  vấn  của  mình thiển  lậu nên 

từ chối. Đông Hải Công nhiều lần mời mọc, anh ta 

liền tiến cử Trần Tử Lương thay thế, Mã Gia Vận 

do  đó  được  sống  lại;  Trần  Tử  Lương  đột  nhiên 

chết.  Một  ngày  nọ,  Mã  Gia  Vận  đang  đi  với  một 

người  bạn,  người  bạn  bỗng  nhìn  lên  với  vẻ  rất  sợ 

hãi. Mã  Gia  Vận hỏi,  anh  ta nói:  “Tôi  thấy  sứ  giả 

của  Đông  Hải  Công  sắp  đến  Ích  Châu  truy  bắt 

người.  Anh  ta  nói  Trần  Tử  Lương  cực  lực  tố  cáo 

anh, anh hình như không khỏi bị bắt. Nhờ anh lúc 

ở  Tứ  Xuyên,  thấy  cá  trong  hồ  sắp  bị  bắt,  liền  bỏ 

tiền  ra  cứu,  nên  được  khỏi  bị  bắt”.  Sau  Mã  Gia 

Vận làm quan đến bác sĩ Quốc Tử Giám. 

 Lời  bàn:  Lúc  bấy  giờ  Đường  Thái  Tông  đang  ở 

Cửu  Thành  Cung,  nghe  chuyện  này,  liền  ra  lệnh 

cho  trung  thư  thị  lang  Sầm  Văn  Bổn  đi  hỏi  thăm 

Mã Gia Vận, nên biết rõ sự việc. 

Giới Sát Khỏi Bị Hồn Bắt (xem “Trúc Song Tuỳ 

Bút”) 

Trong “Trúc Song Tuỳ Bút” của đại sư Liên Trì có 

ghi: “một người họ Triệu ở Hoa Đình huyện Tùng 

Giang, tỉnh Giang Tô, đến Thanh Phố thăm bà con. 

Trên  thuyền  đi,  bỗng  thấy  một  người  đứng  trên 

thuyền, nhìn kỹ, lại là một hồn ma của một người 

hầu đã chết. 

Họ Triệu kinh sợ hỏi hồn ma đến đây  làm gì, hồn 

ma trả lời: “tôi được minh ty sai, hôm nay đến đây 

bắt ba người.” Họ Triệu hỏi ba người đó là ai, hồn 

ma  trả  lời:  “một  người  là  người  Hồ  Quảng,  một 

người  là  người  thân  của  ông  đang  đi  thăm.”  Họ 

Triệu hỏi người thứ ba là ai, nhưng hồn ma không 

nói.  Họ  Triệu  lo  lắng  hỏi:  “chẳng  lẽ  họ  Triệu  tôi 

sao?” Hồn ma gật đầu nói: “chính ông.” Họ Triệu 

kinh  sợ  vô  cùng,  nhưng  hồn  ma  an  ủi  nói:  “Ông 

chớ sợ, đến nửa đêm nếu tôi không tới, thì coi như 

thoát nạn.” Họ Triệu hỏi vì sao, hồn ma nói: “trên 

đường  đi,  tôi  thấy  có  người  giải trừ  nguy  ách  cho 

ông, vì thường ngày cả nhà ông giới sát ăn chay.” 

Khi họ Triệu lên bờ đến cổng nhà bà con, đã nghe 

tiếng khóc từ trong nhà vọng ra, họ Triệu lại càng 

sợ,  lập  tức  lên  thuyền  về  nhà,  đợi  đến  nửa  đêm, 

hồn ma quả nhiên không đến, họ Triệu bình an vô 

sự, đến nay vẫn còn khoẻ mạnh, đã hơn mười năm 

rồi.  Chuyện  xảy  ra  vào  tháng  bảy  năm  Bính  Ngọ 

niên hiệu Vạn Lịch nhà Thanh. 

 Lời bàn: Đây chính là câu “thần linh sẽ bảo hộ anh 

ta” mà trong “Thái Thượng Cảm Ứng Thiên” nói. 

Bỏ Tàn Bạo, Thọ Đến Một Trăm (xem “Cảm 

Ứng Thiên Đồ Thuyết”) 

Tiêu  Chấn,  quan  Thừa  huyện  Ôn  Châu  tỉnh  Chiết 

Giang, lúc thiếu niên, mộng thấy thần nói với ông 

ta  rằng:  “tuổi  thọ  của  con,  chỉ  có  sống  đến  18 

tuổi.” Sau, cha của Tiêu Chấn phụng mệnh đến Tứ 

Xuyên  làm  tổng  soái.  Tiêu  Chấn  cảm  niệm  thân 

mạng  vô  thường,  không  muốn  đi  theo,  nhưng  cha 

bắt buộc đi theo. 

Đến  Tứ  Xuyên,  chủ  soái  thiết  yến  tiệc  khoản  đãi 

tướng  sĩ,  khi  rượu  qua  ba  tuần,  theo  lệ  phải  dâng 

lên  một  món  gọi  là  “ngọc  trước  canh”.  Cách  làm 

món ăn này, là trước tiên đốt đỏ đôi đũa sắt, sau đó 

đâm vào vú sữa con bò mẹ, sữa liền chảy ra ngưng 

kết trên đũa, lấy đó làm gia vị nêm nếm. Tiêu Chấn 

tình cờ đi vào nhà bếp, thấy rất nhiều bò mẹ đang 

bị cột, thấy lạ, hỏi biết nguyên do, thất kinh, nghĩ: 

“con  người  nhất  thời  chỉ  vì  cái  miệng,  mà  hành 

động  tàn  khốc  như  thế!”  Liền  lập  tức  đi  bẩm  báo 

cho  cha,  để  tránh  bò  mẹ  phải  chịu  hành  động  tàn 

khốc này, đồng thời xin hạ lệnh vĩnh viễn cấm món 

ăn này. 

Không  lâu  sau,  Tiêu  Chấn  lại  mộng  thấy  thần nói 

với  anh  ta:  “tâm  địa  con  nhân  từ,  đã  làm  một  âm 

đức  lớn,  không  những  tránh  khỏi  yểu  mạng,  mà 

còn  phúc  thọ  trăm  năm.”  Về  sau,  Tiêu  Chấn  quả 

nhiên sống đến hơn 90 tuổi, không bệnh mà chết. 

 Lời bàn: Một miếng thịt đã có thể kéo dài tuổi thọ, 

thì một miếng thịt cũng có thể cắt giảm tuổi thọ. 

Khuyên Thầy Thuốc, Không Nên Giết Hại 

Mạng Sống Làm Thuốc 

Y thuật được coi là quý, là nhờ nó có công đức cứu 

người.  Tuy  nhiên,  thuốc  chỉ  có  thể  trị  bệnh  mà 

không thể trị thọ mạng. Nếu giết hại sanh mạng để 

bào chế thuốc,  không những khiến  cho  bệnh  nhân 

kết thêm oan trái, mà còn chính mình phải chịu quả 

báo  khổ  trong  tương  lai.  Vì  sao?  Tham  sống  sợ 

chết, người  vật như nhau.  Giết  một  sanh  mạng  để 

cứu một sanh mạng, người có lòng từ bi còn không 

làm,  huống  hồ  không  chỉ  một  sanh  mạng?  Huống 

hồ  chưa  chắc  đã  cứu  sống  được?  Nếu  nói  người 

bệnh  nguy  kịch,  mình  không  nỡ  khoanh  tay  đứng 

nhìn,  nên  dùng  pháp  môn  niệm  Phật  khuyên  họ, 

khiến họ vĩnh viễn thoát khỏi sanh tử luân hồi, cứu 

độ như thế, lợi ích không phải càng lớn sao? Phần 

đông,  khi  có  bệnh,  người  ta  dễ  nghe  theo,  bình 

thường  tuy  bài  xích,  bất  bình  đối  với  Phật  pháp, 

nhưng đến lúc này cũng sẽ hoá giải tiêu trừ. Nhân 

cơ  hội  này  khuyến  hoá  dẫn  dắt  người  bệnh  niệm 

Phật, mới là phương thuốc tốt nhất. 

Sửa Bản Thảo Chuộc Tội (xem “Lương Thư”) 

Đào Hoằng Cảnh thời Nam Triều, tự Thông Minh, 

mẹ  họ  Hoắc,  mộng  thấy  thần  mang  lư  hương  đến 

nhà, sau đó sanh Đào Hoằng Cảnh. Thời Lưu Tống 

Mạt  Niên  làm  chức  Thị  Độc  (dạy  học  cho  vương 

tử),  vào  những  năm  niên  hiệu  Vĩnh  Minh  Tề  Vũ 

Đế, ông cởi áo quan treo ở Thần Võ Môn cửa Tây 

hoàng cung, từ quan ẩn cư ở động Hoa Dương, núi 

Cú  Khúc.  Ông  là  bạn  cũ  của  Lương  Võ  Đế,  quốc 

gia  đại  sự,  Lương  Võ  Đế  đều  đi  bái  phỏng  ông, 

nghe  ý  kiến  của  ông,  được  người  đời  xưng  là  tể 

tướng núi rừng. Hoàn Khải đệ tử ông sau khi thành 

tiên bay lên trời, một hôm bí mật giáng lâm xuống 

chỗ  ông  ở,  nói  với  ông  rằng:  “Bản  Thảo  của  tiên 

sinh sửa chữa, dùng đỉa, ruồi muỗi làm thuốc, tuy 

có  ích  cho  người,  nhưng  sát  hại  sanh  mạng  động 

vật, thượng đế vì vậy khiển trách ông”. Đào Hoằng 

Cảnh vội vàng sám hối, bèn dùng những dược vật 

khác  có  thể  thay  thế,  ngoài  ra  còn  trước  tác  ba 

quyển  “Bản  Thảo”  bù  vào  lỗi  của  mình,  còn  đến 

trước tháp xá-lợi chùa A-dục Vương ở huyện Mậu 

tiếp thọ năm giới. Ông từng mộng thấy Phật thọ ký 

cho ông, tên là Thắng Lực Bồ-tát. Khi Đào Hoằng 

Cảnh lâm chung dùng ca-sa che thân, ra đi rất nhẹ 

nhàng. 

 Lời  bàn:  Giết  vật  cứu  người,  tợ  hồ  như  không  lỗi 

đạo, nhưng vẫn bị trời khiển trách, quả là đáng  sợ! 



Khuyên Người Đời Chớ Đánh Rắn Mà Kết Oán 

Mới (dưới đây nói việc nhỏ cũng không nên sát 

sanh) 

Người thế gian đều nói rắn có thể cắn chết người, 

phải  giết chúng.  Thậm chí  có người nói, đánh  rắn 

nếu đánh không chết, sẽ để lại hoạ hoạn cho người 

sau.  Nhưng  đâu  mấy  ai  nghĩ  tới,  đánh  rắn  không 

đánh chết, nó còn báo thù; nếu đánh chết, oán hận 

của  nó  không  phải  càng  sâu  hơn  sao?  Tiếc  rằng 

phạm  vi  cái thấy  của  người thế  gian quá nhỏ hẹp, 

chỉ biết đời nay, mà không biết có đời sau, nên mới 

có  cách  nghĩ  tuyệt  diệt,  không  vô  này.  Lại  huống 

hồ  rắn  làm  hại  ta  nhất  định  có  nguyên  nhân  đời 

trước,  nếu  không  có  nghiệp  nhân  đời  trước,  nó 

chắc chắn sẽ không hại ta, cần gì phải dự liệu trước 

nó sẽ hại ta mà giết nó. Cho dù nó muốn hại ta, ta 

cũng không nên hại nó. Vì sao? Vì đời trước ta hại 

nó mà  nó đến báo phục, nếu ta lại giết chết nó, thì 

là oán thù đời trước chưa trả, lại kết thêm oán hận 

đời nay, để lại hoạ hoạn bị báo thù hai đời. Người 

đời sao không suy xét? 

Đốt Chết Rắn, Tông Tộc Diệt Vong (xem “Hiếu 

Sinh Lục”) 

Phương  Hiếu  Nhụ  triều  nhà  Minh,  cha  ông  khi 

chuẩn bị lo hậu sự thì mộng thấy một ông lão mặc 

áo đỏ xá ông nói: “Chỗ cái huyệt của ông, chính là 

chỗ ở của chúng tôi. Xin ông thư thả cho ba ngày, 

đợi con cháu tôi dọn đi hết, sau tôi nhất định sẽ báo 

đáp  ông”.  Nói  xong  lại  lạy  ông  mấy  lạy.  Cha 

Phương  Hiếu  Nhụ  tỉnh  dậy  không  tin,  vẫn  cho 

người đào mộ, bên trong có mấy trăm con rắn đỏ, 

đều  đốt  chết  hết.  Đêm  đó  lại  mộng  thấy  ông  già 

khóc nói: “Tôi đã chí thành khẩn thiết xin ông, vì 

sao ông lại làm cho 800 con cháu tôi chết trong lửa 

đỏ?  Ông  đã  tuyệt  diệt  gia  tộc  của  tôi,  tôi  cũng  sẽ 

tuyệt diệt gia tộc của ông”. Sau sanh Phương Hiếu 

Nhụ, lưỡi anh ta giống như lưỡi rắn. Phương Hiếu 

Nhụ làm quan đến Hàn Lâm Học sĩ, do chọc giận 

Minh  Thành  Tổ,  Minh  Thành  Tổ  đã  hạ  lệnh  tịch 

thu  và  tru  di  thập  tộc.  Tính  số  người  bị  giết  vì 

chuyện đó, khớp với số rắn bị giết. 

 Lời  bàn:  Phật  nói:  con  cái  vì  ba  nhân  duyên  mà 

sanh  vào  nhà  mình:  một  là  đến  đòi  nợ,  hai  là  đến 

trả  nợ,  ba  là  oan  gia  đối  đầu.  Người  đời  chỉ  biết, 

những  kẻ  thích  bài  bạc  hút  chích,  tiêu  xài  phung 

phí  tán  gia  bại  sản  là  oan  gia  đối  đầu;  đâu  biết 

quyền uy thế lực hơn người, mang tai hoạ cho đến 

cả gia tộc, cũng là oan gia đối đầu. Người đời chỉ 

biết thiếu thể diện, làm cho người thân bị sỉ nhục, 

là oan gia đối đầu; đâu biết những người xây dựng 

sự  nghiệp,  làm  rạng  tổ  tông,  hậu  thế  ngàn  đời 

hưởng thọ tế tự, cũng là oan gia đối đầu. Người đời 

tranh  đoạt  tài  sản,  đều  là  để  cho  con  cháu,  nhưng 

nếu  nghĩ  đến  kết  quả  sau  này,  tuy  là  hiện  tại  con 

cái vây quanh, lại có ích gì? Một đời làm lụng vất 

vả, chỉ là tự tìm khổ não mà thôi! Cho nên lấy cắp 

vật  nhà  người,  người  lại  đầu  thai  làm  con  để  phá 

tán. Người đời ngày ngày sống trong điên đảo mê 

hoặc, ngày ngày trói mình trong lợi hại được mất, 

trường  kỳ  trần  luân  đoạ  lạc  mà  không  giác  ngộ, 

thật là đáng sợ! 

Chết Đoạ Thân Rắn, Sám Hối Được Độ (trích 

“Trúc Song Tuỳ Bút”) 

Con  gái  cư  sĩ  Tào  Lỗ  Xuyên  ở  Tô  Châu,  gả  cho 

nhà họ Văn, có một con rắn đuổi theo con chim bồ 

câu  vào  nhà,  người  nhà  đánh  chết  con  rắn.  Qua 

mấy ngày sau, rắn nhập vào con gái Tào Lỗ Xuyên 

nói tiếng người rằng: “Ta ngày xưa là thái thú Kinh 

Châu,  Hầu  Cảnh  làm  phản,  đuổi  theo  ta,  ta  chết 

trận bên bờ sông. Cha mẹ vợ con ta không biết có 

bình  an  không?”  Lỗ  Xuyên  kinh  ngạc  nói:  “Hầu 

cảnh  là  người  thời  Lục  Triều,  hiện  tại  đã  trải  qua 

Trần,  Tuỳ,  Đường,  Tống,  Nguyên  và  đến  triều 

Minh rồi”. Hồn ma mới giác ngộ được đã chết rất 

lâu,  bèn  nói:  “Tôi  đã  làm  thân  rắn,  bị  đánh  chết 

cũng không oán hận, chỉ cần các người lạy cho một 

bộ “Lương Hoàng Sám”, tôi sẽ đi ngay”. Lạy sám 

hoàn  tất,  hồn  ma  đòi  cơm  chay,  lại  mở  một  đàn 

cúng cô hồn. Hôm sau, con gái Tào Lỗ Xuyên liền 

tỉnh lại, bình thường trở lại. 

 Lời  bàn:  Đời  người  ở  thế  gian,  sanh  tử  luân  hồi, 

qua lại, giống như hít thở, chốc vào bào thai, chốc 

lại xuất thai; chốc vào, chốc ra vô cùng tận. Sanh, 

không biết từ đâu đến; chết, cũng không biết đi về 

đâu, mê mê mờ mờ, thiên sinh vạn kiếp đều không 

biết. Chốc sanh lên trời, chốc xuống địa ngục, ngạ 

quỷ, súc sanh, chốc lên chốc xuống, chìm chìm nổi 

nổi, trăm kiếp ngàn đời cũng không biết. Ngày xưa 

trưởng  giả  Tu-đạt  xây  tinh  xá  cho  Phật,  Phật thấy 

trùng kiến trên đất, nói với Tu-đạt: “Tổ kiến này từ 

thời Phật Tỳ-bà-thi ra đời đến nay, hiện tại đã trải 

qua bảy đời Phật, chúng vẫn còn đoạ lạc làm thân 

kiến”.  Một  vị  Phật  xuất  hiện  ở  đời,  phải  trải  qua 

thời gian rất dài, huống hồ là bảy vị Phật? Sau Phật 

Thích-ca Mâu-ni, phải trải qua 1720 vạn năm Phật 

Di-lặc mới từ cung trời Đâu-suất giáng sanh thành 

Phật, không biết tổ kiến này có thoát thân kiến hay 

không? Từ thí dụ này mà nhìn, con rắn này từ thời 

Nam  Bắc  Triều  đến  nay,  hơn  1100  năm  đã  giải 

thoát được thân  rắn,  cũng không  gọi là  quá  chậm. 

Ôi!  Chịu  báo  sanh  tử  luân  hồi  như  vậy  mà  không 

biết  cầu  sanh  Tây  phương  Tịnh  độ,  vĩnh  viễn  ra 

khỏi  sáu  đường,  thì  có  khác  gì  súc  sanh  một  đời 

trôi qua vô ích? 

Khuyên Dứt Nuôi Cá Vàng, Dế Mèn Đấu Nhau 

Kinh Chánh Pháp Niệm Xứ nói: “Đời người ngắn 

ngủi, như tiếng vỗ tay, nháy mắt đã qua đời khác. 

Vợ con tài sản, toàn bộ đều phải để lại. Chỉ có các 

nghiệp  thiện  ác,  luôn  theo  bên  ta,  như  bóng  theo 

hình”.  Do  đó  có  thể  biết,  chim  cá  tuy  vui  mắt, 

nhưng rốt cuộc chẳng chút lợi ích gì, chỉ có vì việc 

này mà tạo nghiệp sát dài dài. Tội gì vì hai con mắt 

mà đời đời kiếp kiếp kết oán cừu, vay trả mãi! 

Bắt Trùng Nuôi Cá Vàng, Chết Thọ Khổ Báo 

(xem “Hiếu sinh Lục”) 

Thời Minh mạt, Tiết Tử Lan ở Vô Tích thích nuôi 

cá vàng, thường bắt trùng đỏ cho cá ăn, trùng đỏ bị 

giết nhiều không thể tính đếm. Sau anh ta mắc một 

loại  bệnh  kỳ  quái,  gãi  khắp  người,  rồi  ném  vứt. 

Anh  ta  nói:  “Có  vô  số  con  trùng  đỏ  bò  khắp  trên 

thân”.  Sau  đau  đớn  không  chịu  nổi,  lở  loét  toàn 

thân rồi chết. 

 Lời  bàn:  Bạch  Khởi  một  đêm  chôn  sống  40  vạn 

lính nước Triệu đầu hàng; Hạng Vũ một đêm chôn 

sống 20 vạn lính nước Tần; Trương Hiến Trung ở 

Tứ Xuyên, chỉ chặt chân tay của người mà chất cao 

như  núi.  Lúc  ấy  chúng  sanh  máu  huyết  lẫn  lộn, 

chất đống thối rữa, có khác gì trùng đỏ? Ôi! Những 

người  chết  trong  chiến  tranh,  đời  trước  chắc  chắn 

đã tạo nghiệp nhân này; những người hiện tại nuôi 

động vật mà sát hại những sanh mạng khác, tương 

lai  chắc  chắn  mắc  những  quả  báo  tương  ứng.  Do 

đó Phật nói: Bồ-tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả. 



Thích Đấu Dế, Bị Mụn Độc 

Thời  Minh  mạt,  một  người  họ  Trương  nọ  ở  Hàng 

Châu  Thích  đấu  dế,  con  dế  nào  thua,  anh  ta  ngắt 

đầu  vứt.  Về  sau,  sau  lưng  họ  Trương  mọc  mụn 

độc,  có  tới  mấy  trăm  cái  mụn  lở  loét,  giống  như 

đầu dế, đụng vào là đau tận xương tuỷ, họ Trương 

chết trong tiếng gào la thê thảm. 

 Lời bàn: Người đời tạo nghiệp thiện ác, căn bản từ 

nơi  sáu  căn,  chỉ  cần  một  giác  quan  hoạt  động,  là 

năm giác quan kia phát động qua lại. Thí như việc 

nuôi dế, vốn là để mắt hưởng thụ, nhưng khi lắng 

nghe  tiếng  dế  để  bắt,  thì  là  nhĩ  căn  tạo  nghiệp; 

dùng  tay  ra  lệnh  cho  dế  đánh  nhau,  là  thân  tạo 

nghiệp; tính toán hơn thua, là ý căn tạo nghiệp; cá 

độ,  uống  rượu,  là  tỷ  căn  và  thiệt  căn  tạo  nghiệp. 

Câu “sáu căn tạo nghiệp thọ báo qua lại”, chính là 

nói tình huống này. 

Khuyên Yêu Thương Trùng Kiến, Chớ Cho 

Việc Lành Nhỏ Mà Không Làm 

Người  tích  đức  hạnh,  giống  như  con  cháu  chấn 

hưng gia nghiệp, tợ hồ không thấy sự tiến ích của 

chúng.  Song,  tích  luỹ  ngày  này  qua  tháng  nọ,  tự 

nhiên  trở  nên  giàu  có;  người  mất  đức,  giống  như 

con cháu làm cho gia nghiệp lụn bại, tợ hồ không 

thấy  có  tổn  thất  gì,  song,  tiêu  hao  tổn  giảm  tháng 

này  qua  năm  khác,  một  ngày  sẽ  trắng  tay.  Do  đó 

người  xưa  nói:  Chớ  cho  việc  thiện  nhỏ  mà  không 

làm. 

Cứu Kiến chúa, Trả Báo Thoát Nạn (xem “Cổ 

Sử Đàm Uyển”) 

Đổng  Chiêu  Chi  ở  Phú  Dương,  Ngô  Quận  qua 

sông Tiền Đường, thấy một con kiến bu trên cọng 

lau  trên  sông.  Đổng Chiêu  Chi  muốn  vớt  kiến  lên 

thuyền, mọi người đều không đồng ý. Đổng Chiêu 

Chi  bèn  lấy  dây  buộc  cọng  lau  sau  thuyền,  kiến 

nhờ đó được cứu. Tối anh ta mộng thấy một người 

mặc áo đen cảm tạ rằng: “Tôi là kiến chúa, bất cẩn 

rơi  xuống  sông,  may  nhờ  được  tiên sinh  cứu.  Sau 

này  nếu  có  gặp  nạn,  xin  hãy  báo  cho  tôi”.  Mười 

mấy năm sau, Đổng Chiêu Chi bị đạo tặc vu cáo và 

bị bắt vào ngục, liền nhớ tới lời kiến chúa nói trong 

mộng  năm  xưa,  muốn  báo  cho  kiến  chúa  nhưng 

không  biết báo bằng  cách  nào. Có  một  người nói: 

“sao anh không bắt hai ba con kiến, bỏ trên tay nói 

cho  chúng?”  Đổng  Chiêu  Chi  làm  theo,  tối  quả 

nhiên  mộng  thấy  người  mặc  áo  đen  nói:  “Nhanh 

chạy  vào  núi  Dư  Hàng,  có  thể  thoát  nạn”.  Tỉnh 

dậy,  Đổng  Chiêu  Chi  liền  trốn  đến  núi  Dư  Hàng, 

sau gặp đại xá mà được khỏi tội. 

 Lời  bàn:  Đừng  cho  rằng  kiến  báo  ân  là  chuyện 

hoang  đường,  côn  trùng  thường  có  những  chuyện 

không  thể  lý  giải  được.  Ngày  xưa  vua  Phù  Kiên 

nước  Tần  cùng  hai  người  Vương  Mãnh  và  Phù 

Dung  bí  mật  bàn  chuyện  đại  xá  ở  Linh  Đài,  vừa 

mới  hoạch  định  bản  thảo,  bỗng  một  con  ruồi  rất 

lớn  bay  đến  đậu  nơi  ngòi  bút,  âm  thanh  rất  lớn. 

Không  lâu  trong  nước  khắp  nơi  đều  truyền  ra  tin 

tức sắp đại xá, Phù Kiên nghĩ ngoài hai người kia 

ra,  không  ai  hay  biết  chuyện  này,  do  đó  tra  vấn 

quan lại vì sao mà biết. Quan viên tâu rằng: “Hôm 

kia  trên  đường  gặp  một  đứa  trẻ  mặc  áo  đen,  thân 

cao 3 xích, loan báo khắp nơi rằng: “Triều đình sắp 

có đại xá, triều đình sắp có đại xá”. Nói xong liền 

biến mất. Phù Kiên mới tỉnh ngộ chính là con ruồi 

lúc  đó.  Thế  giới  rộng  lớn,  có  gì  là  không  thể  xảy 

ra?  Kiến  chúa  báo  ân  đức  cứu  mạng,  cũng  không 

có gì là đáng kinh ngạc! 

Khuyên Người Đi Săn (dưới đây nói kinh doanh 

không nên sát sanh) 

Phật  nói:  làm  người  niệm  niệm  nhân  ái  từ  bi,  tu 

thiện  tích  đức,  chính  là  tạo  phước  trời  người  cho 

tương lai; niệm niệm đều nghĩ đến sát sanh ăn thịt, 

chính là tạo nghiệp địa ngục cho tương lai. Người 

thợ  săn  từ  sáng  đến  tối,  thấy  chim  là  muốn  bắn, 

thấy  thú  là  muốn  bắt,  không  lúc  nào  là  không  có 

niệm  sát  sanh. Cho  nên  oan  gia đối đầu  liên  miên 

không dứt, sát hại nhau qua lại mãi, khiến cho trăm 

ngàn  đại  kiếp  luân  hồi  khổ  ải,  không  có  ngày 

ra.Nhữngngườigiết  hại  sanh  mạng  chúng  sanhtuỳ 

tiện như cỏ rác, sao không suy nghĩ? 

Từ Điểu Cảm Động Lòng Người (xem “Hậu 

Hán Thư”) 

Danh  tướng  Đặng  Chi  thời  Tam  Quốc  chinh  phạt 

Phù  Lăng  (năm  284),  thấy  một  con  chim  đang 

mớm mồi cho con, bắn một mũi tên nhưng không 

trúng. Chim mẹ vì có chim con bên cạnh, không bỏ 

con mà bay. Đặng Chi lại bắn một phát nữa, trúng, 

chim mẹ vẫn mang mũi tên trên mình cho con ăn, 

lại gắp thức ăn để bên cạnh, chíp chíp kêu các con 

tự lấy ăn, cứ như vậy kêu chíp chíp đau thương rồi 

chết, các con chim non cũng kêu bi thương không 

ngừng.  Đặng  Chi  rất  hối  hận,  nói:  “Ta  làm  trái 

thiên tính của động vật, e sắp phải chết rồi”. Không 

lâu sau, quả nhiên bị Chung Hội hãm hại mà chết. 

 Lời  bàn:  Người  đời  thê  thảm  nhất,  là  lúc  mẹ  hiền 

nguy  kịch  sắp  mất,  gọi  con  nhỏ  đến  bên  giường 

bệnh, nắm tay con nhỏ mà từ biệt. Dặn đi dặn lại, 

miệng  nghẹn  ngào  không  nói  ra  lời,  gan  ruột  đứt 

từng  đoạn;  bịn  rịn  lưu  luyến  không  rời,  giờ  phút 

ngắn  ngủi  mà  khóc  như  mưa.  Đã  sợ  người  khác 

ngược đãi, lại lo lắng mẹ ghẻ đánh đập mắng chửi. 

Thấy dáng con cái bơ vơ lẻ loi, linh hồn do đó mà 

đau thương vô cùng; nghe tiếng con khóc, tâm can 

như  bị  cắt  từng  đoạn.  Sự  thê  thảm  cùng  cực  này 

của  cõi  nhân  gian,  đều  do  nghiệp  nhân  đời  trước 

chiêu cảm, khiến không cách gì giải thoát. 

Bẫy Thú Bằng Lửa, Chết Đoạ Địa Ngục Nước 

Sôi (trích “Cảm ứng Thiên Đồ Thuyết”) 

Lưu Ma Nhi ở Phần Châu, Sơn Tây, làm nghề thợ 

săn,  cùng  con  trai  Lưu  Sư  Bảo  lần  lượt  chết  đi. 

Một người hàng xóm tên Kỳ  Lũng  Oai, bệnh chết 

sống lại. Trở về nhân gian anh ta kể lại, ở âm gian 

thấy cha con Lưu Ma Nhi bị nấu trong chảo nước 

sôi,  thịt  nát  nhừ,  chỉ  thấy  đầu  lâu,  rất  lâu  sau  lại 

khôi phục như  cũ.  Hỏi  họ  vì  duyên  cớ  gì,  họ  nói: 

“Do đời trước thích đốt lửa vây bắt thú, nên nay bị 

quả báo này”. 

 Lời bàn: Kinh Phật nói: “Trong địa ngục, một ngày 

một  đêm  có  một  vạn  lần  chết.  Sau  khi  chết  được 

gió thổi sống lại, rồi tiếp tục chịu khổ. Nếu nghiệp 

báo chưa hết, cho dù thế gian có huỷ diệt, khổ báo 

cũng  không  được  ngừng  nghỉ  cho  dù  chỉ  trong 

chốc lát. Cho nên kinh Địa Tạng nói: “Khi thế giới 

này huỷ diệt, tội nhân được gửi đến thế giới khác; 

Khi  thế  giới  khác  huỷ  diệt,  lại  được  gửi  sang  thế 

giới  khác  nữa.  Cứ  mãi  như  vậy  cho  đến  khi  thế 

giới này thành tựu trở lại, liền trở lại tiếp tục chịu 

khổ. Ôi! Việc này không nghĩ đến thì thôi, nghĩ kỹ 

quả thật là đáng sợ! 

BẮN NAI GIẾT CON 

Ngô  Đường,  người  Lô  Lăng  huyện  Cát  An  tỉnh 

Giang  Tây,  giỏi  bắn  cung,  thích  săn  bắn,  thường 

mang con trai đi săn. 

Một hôm nọ, thấy một con nai mẹ dẫn một con nai 

con  đi  dạo  trong  rừng,  Ngô  Đường  giương  cung 

bắn chết nai con, nai mẹ thương con, chạy lui chạy 

tới  kêu  lên  bi  thảm.  Ngô  Đường  không  những 

không thương xót, mà còn nấp vào chỗ khuất, đợi 

cho  nai  mẹ  đến  bên  nai  con  liếm  yêu  thương,  rồi 

giương cung bắn chết nai mẹ. Khi định chạy lại lấy 

hai  mẹ  con  nai,  bỗng  phát  hiện  thấy  một  con  nai 

bông, liền giương cung bắn, không ngờ bắn nhằm 

đứa con trai. Ngô Đường ôm đứa con trai yêu quý, 

đau khổ muốn chết. 

Bỗng  nhiên  nghe  trong  hư  không  có  tiếng  gọi: 

“Ngô  Đường!  Ngô  Đường!  Tình  thương  nai  mẹ 

yêu  con,  đâu  có  khác  gì  ngươi?”  Khi  Ngô  Đường 

ngạc  nhiên  ngẩng  đầu  nhìn  lên,  thì  bất  ngờ  trong 

lùm  cỏ  lao  ra  một  con  hổ,  đâm  nhào  vào  Ngô 

Đường, Ngô Đường ngã xuống, gãy tay mà chết. 

 Lời  bàn:  Có  thể  có  người  sẽ  hỏi,  trị  tội  phải  trị 

người  có tội, không nên  liên  luỵ  đến  vợ  con,  Ngô 

Đường cố nhiên là có tội, con trai ông ta có tội gì? 

Ghét  cha  mà  giết  con,  luật  pháp  âm  gian  cũng 

nghiêm  khắc quá.  Đây  là  do họ không  biết, người 

làm thiện, thì sanh vào nhà tích luỹ thiện nghiệp để 

hưởng  phước;  người  làm  ác,  thì  sanh  vào  nhà  tạo 

ác  nghiệp  để  chịu  tai  hoạ.  Con  trai  ông  ta  chắc 

chắn  đời  trước  tích  luỹ  ác  nghiệp,  phải  bị  hổ  giết 

chết,  nên  mới  sanh  vào  nhà  họ  Ngô  để  chịu  quả 

báo, thức tỉnh mọi người biết mà sợ nhân quả, làm 

cho người cha biết sự trừng phạt của sát sanh. Đây 

là nhân duyên tụ hội, chiêu cảm bởi nghiệp lực bất 

khả  tư  nghị.  Phật  nói:  “Khi  đại  kiếp  này  sắp  tận, 

tuổi  thọ  con  người  chỉ  còn  10  tuổi,  tất  cả  chúng 

sanh khi gặp nhau, đều khởi niệm độc hại tàn sát, 

không có chút tâm từ bi lân mẫn. Giống như người 

thợ  săn  thấy  cầm  thú  trên  khô  dưới  nước,  chỉ  có 

niệm  giết  hại.  Cho  nên,  trong  bảy  ngày  cuối  của 

đại kiếp này, cây cỏ thậm chí đất đá đều biến thành 

đao kiếm côn gậy, người người giết nhau, như vậy 

sau  khi  mạng  chung,  tất  cả  đều  rơi  vào  ba  đường 

ác.  Do  đó  tôi  khuyên  khắp  mọi  người,  thấy  tất  cả 

nhân loại, nên khởi tâm cứu giúp tất cả; thấy tất cả 

cầm  thú,  cũng  nên  sanh  khởi  ý  niệm  cứu  giúp  tất 

cả. Đâu đâu cũng phát Bồ-đề Tâm thương yêu, cho 

dù  kiếp  trước  có  nghiệp  chướng  tội  lỗi,  như  mặt 

trời  chiếu  trên  núi  băng,  lúc  ấy  liền  có  thể  được 

hoá giải. 



Ba Con Én Con Niệm Ân Tuẫn Thân (trích 

“Chứng Từ Lục”) 

Nữ  Vương  Á  Tam  ở  Nghiêm  Châu,  triều  Tống, 

thấy mèo bắt con én mẹ, liền nuôi nấng ba con én 

con. Ba con én con lớn lên, liền bay đi. Mùa đông 

năm đó, Á Tam chết. Mùa xuân năm sau, có ba con 

chim  én  bay  đến,  đảo  quanh  trên  nóc  nhà,  không 

nghỉ. Mẹ Á Tam nói: “Én có phải đang tìm Á Tam 

không?  Á  Tam  chết  rồi,  chôn  ở  trong  vườn”.  Ba 

con  én  liền  bay  vào  vườn,  kêu  thảm  thương  chết 

trên mộ Á Tam. 

 Lời  bàn:  Con  người  có  nhớ  đến  ân  đức  xưa,  tình 

thâm nghĩa trọng, giống như ba con én này không? 

Nghe câu chuyện này nên cảm thấy đau lòng, biết 

hổ thẹn. 

Trị Thương Cho Chim Khách, Cảm Báo Bốc 

Táng (trích “Quan Cảm Lục”) 

Cù tiên sinh ở Vũ Tiến, Giang Tô, là người có đức, 

một hôm thấy một con chim khách bị trúng tên kêu 

thảm  thiết,  liền  nói  với  chim  khách  rằng:  “Nếu 

ngươi  muốn  rút  tên  ra,  thì  nhanh  hạ  cánh  xuống 

đây”.  Chim  khách  quả  nhiên  liền  bay  xuống.  Cù 

tiên  sinh  nhổ  mũi  tên  cho  chim,  nuôi  dưỡng  mấy 

ngày, liền thả cho nó bay đi. Sau Cù tiên sinh sắp 

mai  táng  người  thân,  có  một đám  đất  lành, nhưng 

không biết đào huyệt chỗ nào. Lúc đó có một bầy 

chim khách huyên náo tụ tập trên phần đất mộ, một 

con chim khách mổ vào áo tiên sinh, rồi trở về trên 

phần  đất  mộ.  Ba  lần  như  vậy.  Cù  tiên  sinh  nói: 

“Nếu đúng là huyệt mộ tốt, các ngươi hãy kêu lên 

ba  tiếng”.  Chim  khách  liền  ứng  thanh  kêu  lên  ba 

lần.  Thầy  phong  thuỷ  xem  xét  kỹ,  phù  hợp  cách 

chọn huyệt  mộ,  bèn  chôn  ở  đây.  Về  sau  con  cháu 

ông ta Cù Sĩ Đạt, Cù Sĩ Tuyển đều thi đỗ cử nhân, 

con cháu ngày một hưng thịnh. 

Thích Lưới Bắt Chim, Mắc Báo Dị Tật (trích 

“Chuyết Am Nhật Ký”) 

Một  thợ  nhuộm  họ  Đổng  nọ  ở  Bà  Dương,  Giang 

Tây thích giăng lưới bắt chim, sau đó dùng tăm tre 

đâm ngang  đầu,  rồi đốt  rơm thui  đem  bán,  sát  hại 

nhiều vô số. Sau họ Đổng mắc bệnh, toàn thân da 

xù  xì  như  vỏ  cây,  ngứa  ngáy  khó  chịu,  chỉ  có  lấy 

rơm  đốt  hơ  mới  thấy  dễ  chịu.  Lại  mắc  bệnh  đau 

đầu,  thường  nhờ  người  dùng  miếng  tre  đánh  vào 

đầu.  Họ  Đổng  bị  hành  hạ  như  vậy  ba  năm  mới 

chết. 

 Lời  bàn:  Dùng  miếng  tre  đánh,  dùng  rơm  đốt  hơ, 

vốn  là  việc  đau  khổ,  nhưng  họ  Đổng  lại  cam  tâm 

như  ăn  thức  ăn  ngon,  là  vì  sao?  Là  vì  nghiệp  quả 

phải chịu với cái nhân mình đã tạo. 

Bắt Chim Vô Số, Chim Lại Mổ Thân (xem 

“Hiếu Sinh Lục”) 

Thời Minh mạt, Cố Mưu ở Vũ Tiến, Giang Tô, cả 

cuộc đời đánh bắt chim nhiều vô số. Sau bệnh liệt 

giường, luôn miệng nói: “Hôm nay có chim mổ tay 

tôi”.  Lại  nói:  “Hôm  nay  chim  có  chim  mổ  chân 

tôi”.  Mỗi  ngày  thay  một  con  chim,  mổ  nát  toàn 

thân. Anh ta bệnh đến 49 ngày, nói: “Hôm nay có 

chim  mổ  mắt  tôi”,  rồi  chết.  Người  nhà  kiểm  tra, 

quả nhiên trong mắt không có con ngươi. 

 Lời  bàn:  Những  người  nuôi  chim  trong  lồng  tuy 

không giết, nhưng đó cũng là nghiệp nhân của quả 

báo địa ngục, hãy nhanh từ bỏ! 

Giỏi Dùng Súng Chim, Hòn Sắt Vào Bụng (trích 

“Nhân Quả Mục Kích Biên”) 

Cung Phúc ở Côn Sơn, Giang Tô rất giỏi sử dụng 

súng  bắn  chim,  mùa  Hạ  năm  Thuận  Trị  (Nhâm 

Dần  1662),  anh  ta  dùng  đuốc  soi  nhìn  thuốc  súng 

trong cây súng, tàn lửa bay vào nòng súng, lửa bắt 

thuốc  súng  bùng  mạnh,  râu  tóc  Cung  Phúc  cháy 

sạch,  hòn  sắt  từ  trong  nòng  phóng  ra  xuyên  vào 

bụng, Cung Phúc chết cực kỳ thê thảm. 

 Lời bàn: Quả báo của người này, chắc chắn đoạ lạc 

vào địa ngục Hòn Sắt Nóng. Nếu sanh làm người, 

mắc ba quả báo:  1. Chết  thiêu,  2.  Chết  đạn, 3.  Sợ 

hãi,  phát  cuồng  mà  chết.  Đức  Thích-ca  Mâu-ni 

từng  vô  lượng  kiếp  trước  làm  trời  Đao-lợi  Thiên, 

đánh nhau với A-tu-la. Khi mang quân trở về, thấy 

trên  cây  có  một  tổ  Kim  Sí  Điểu.  Đế-thích  Thiên 

Vương  nghĩ:  “Quân  đội  ta  nếu  đi  qua  đây,  trứng 

chim  chắc  chắn  sẽ  bị  hư  hại”.  Liền  cho  người  xe 

quay  lại.  A-tu-la  thấy  Đế-thích  bỗng  quay  xe,  sợ 

hãi  liền  rút  binh.  Nhờ  một  niệm  từ  bi,  Đế-thích 

được  thắng  lợi.  Đế-thích  Thiên  vương  còn  không 

nỡ  hại  một  cái  trứng  chim,  huống  hồ  phàm  phu, 

phước  báo  cạn  mỏng,  mà  dám  coi  khinh  chúng 

sanh, tuỳ tiện giết như cỏ rác sao? 



Khuyên Người Đồ Tể 



Trâu  dê  tuy  là  động  vật,  nhưng  đều  ham  sống  sợ 

chết như ta không khác. Ngay nơi những gia đình 

nuôi heo  thì biết,  vừa  mới  gọi người  mua heo  tới, 

con  heo  này  liền  chảy  nước  mắt,  không  muốn  ăn 

uống,  tuy  không  biết  nói,  nhưng  trong  lòng  biết 

mạng  sống  chỉ  trong  thời  gian  chốc  lát.  Cho  nên 

khi  bị  trói,  nó  kêu  hét  kinh  thiên  động  địa;  khi  bị 

lùa ra khỏi chuồng, sợ hãi run rẩy, chần chừ không 

đi.  Người  đồ  tể  bước  một  bước,  là  nó  sợ  hãi  một 

bước;  thấy  một  người  nào,  nó  nhìn  như  muốn 

người đó giải cứu. Khi đã bị vào bãi giết, thấy đồ 

tể sắn tay áo để bắt nó, tay cầm dao nhọn, nó liền 

hét lớn. Nhưng kêu trời mà trời không thể cho cái 

thang leo lên; chấn động đại địa mà đại địa không 

thể  cho  một  cái  lỗ  để  chui  xuống.  Nhìn  trái  ngó 

phải, toàn là người muốn giết mình; nhìn trước ngó 

sau, toàn là những dụng cụ giết hại. Bất ngờ, bị lật 

nằm ngửa trên bàn, dao nhọn đã đâm vào cổ.  Lúc 

này  giống  như  dầu  sôi  đổ  trên  đầu,  lúc  này  giống 

như hàng vạn cái xỉa đâm vào trong tim. Tiếng kêu 

thê  thảm  vì  đau  đớn  cực  độ  nhỏ  dần,  mắt  mở 

không  ra  vì  máu,  sự  đau  khổ  như  vậy  nói  không 

thể  hết,  nói  không  thể  hết!  Còn  nhẫn  tâm  dùng 

ngôn ngữ biểu đạt sao? Đáng thương! Con heo này 

đời  trước  khi  làm  người,  chẳng  lẽ  không  thương 

như tay  chân,  vì  sao  đầu bếp  đối  xử với  nó  khinh 

tiện như bùn đất vậy? Đời trước chẳng lẽ không có 

vợ con thương nó như tim gan, vì sao đồ tể tàn hại 

giống  như  cây  cỏ  vậy?  Đời  trước  tạo  ác  nghiệp 

đáng sợ, đến hôm nay mới biết; ngày xưa anh hùng 

cái thế, hiện tại lại ở đâu? Nếu không cầu giải thoát 

ra khỏi luân hồi, thì khó ai mà tránh được quả báo 

như  vậy;  một  mai  rơi  vào  trong  sáu  đường,  thì  ở 

đâu cũng là trầm luân đoạ lạc. Do đó cầu sanh tây 

phương Tịnh độ, bất luận là nam hay nữ đều có thể 

tu trì; giới sát phóng sanh, bất kể thượng trí, hạ ngu 

đều  nên  khuyến  khích  mình  làm.  Xin  mọi  người 

hãy ngay đây quay đầu là bờ, chớ để gây ra đời sau 

hối hận không kịp. 

Bầy Heo Đòi Mạng (trích “Tỉnh Mê Toả Ngôn”) 

Năm đầu niên hiệu Thuần Hy, Hiếu Tông nhà Nam 

Tống,  ở  Lộ  Khẩu,  Kính  Sơn,  Đài  Châu,  Triết 

Giang, có một người tên Triệu Nghê, gia đình đời 

đời làm nghề đồ tể. Một đêm nọ anh ta mộng thấy 

trăm ngàn cái đầu heo, nói tiếng người, nói với anh 

ta rằng: “Chúng tôi bị anh sát hại, chịu đau đớn tột 

cùng;  nay  tội  anh  đã  đủ,  có  thể  sắp  đi  rồi”.  Sáng 

sớm  anh  ta  sắp  dậy  giết  heo,  bỗng  hét  lớn,  phát 

cuồng mà chết. 

 Lời  bàn:  Tôi  nghe  nói  người  đồ  tể  giết  heo,  dùng 

dao  đâm  vào  tim,  để  heo  chết  liền,  không  kêu 

thảm. Ôi! Con heo này đời trước, tôi đoán định nó 

chắc chắn sát sanh, và nó sở dĩ sát sanh, là do trái 

tim  này  sai  khiến;  tôi  đoán  định  nó  chắc  chắn  ăn 

thịt, và sở dĩ nó ăn thịt, là do trái tim này sai khiến; 

tôi đoán định nó chắc chắn huỷ báng Phật pháp, và 

sở  dĩ  nó  huỷ  báng  Phật  pháp,  cũng  là  do  trái  tim 

này  sai  khiến.  Chính  trái  tim  này  tạo  ác  nghiệp, 

làm sao không chính nó chịu quả báo được? 

Giận Tức Giết Heo, Lập Tức Thọ Báo (xem 

“Kính Giới Đường Bút Thừa”) 



Một  người  họ  Thiệu  nọ  ở  Chiết  Giang,  làm  nghề 

mổ heo, anh ta nuôi mấy con heo, con nào mập là 

giết  đem  bán.  Một  hôm  bỗng  một  con  heo  quỳ 

xuống  khóc,  họ  Thiệu  chẳng  chút  thương  tâm, 

ngược  lại  còn  sân  si  phát  cáu  lập  tức  đem  giết. 

Hôm đó trời mưa, họ Thiệu bày thịt ra bán, đến tối 

mà vẫn không có một người đến mua. Họ Thiệu rất 

tức  giận,  chân  mang  đôi  guốc  đứng  lên  chiếc  ghế 

mắc  thịt  lên  cái  móc  sắt  trên  xà  nhà.  Không  ngờ 

thịt  nặng,  vừa  trợt  chân,  chiếc  ghế  ngã  ra,  thịt  thì 

rơi  xuống  đất,  mà  móc  sắt  thì  móc  vào  lòng  bàn 

tay, họ Thiệu bị treo trên không. Người nhà lập tức 

đỡ xuống cấp cứu, anh ta đau đến ngất xỉu. Lúc ấy 

trong nhà đang ủ rượu, khi anh ta đau đớn kêu gào, 

liền  lấy  rượu  và  hèm  rượu  ăn,  người  nhem  nhuốc 

đầy phẩn uế giống như một con heo. Họ Thiệu cứ 

như vậy gào la hơn 20 ngày thì chết. 

 Lời  bàn:  Thường  tình  ai  cũng  nghĩ  tới  giàu  có, 

nhưng những kẻ đồ tể luôn nghèo đến mạt; thường 

tình ai cũng nghĩ tới chết an, nhưng những kẻ đồ tể 

luôn bị hoạnh tử; thường tình ai cũng nghĩ tới đoàn 

tụ, nhưng những kẻ đồ tể luôn gia đình ly tán. Vậy 

thì  tội  gì phải  làm nghề  này?  Thời  Phật  tại  thế  có 

một  kẻ  đồ  tể,  dạy  con  cách  giết  dê;  con  trai  lại 

muốn xuất gia theo Phật, không chịu nghe theo lời 

dạy bảo của cha. Người cha tức giận, cầm một con 

dao,  dắt  một  con  dê  vào  nhà  đóng  cửa  lại,  nói: 

“Nếu mày không giết con dê này, thì hãy dùng con 

dao này tự sát”. Người con suy nghĩ giây lâu, nghĩ 

rằng nếu phá giới, chi bằng kết liễu. Liền cầm dao 

tự  sát,  trong  khoảng  thời  gian  một  búng  tay,  thần 

thức sanh lên cõi trời Đao-lợi, hưởng thọ vô lượng 

phước  lạc.  Cho  nên  đại  sư  Liên  Trì  nói:  “Tôi 

khuyên  khắp  mọi  người,  nếu  không  biết  làm  gì 

sống, thà đi ăn xin. Tạo nghiệp ác mà sống, chẳng 

thà chịu đói mà chết”. 

Khuyên Đầu Bếp Không Nên Sát Sanh 

Người bây giờ chỉ vì hai chữ cơm áo, mà chịu biết 

bao thiệt thòi, chịu biết bao thống khổ, kết biết bao 

oan nghiệt với chúng sanh. Nhưng rốt cuộc, những 

thiệt  thòi,  đau  khổ,  kết  oán  này,  đâu  cần  thiết.  Vì 

sao?  Bởi  vì  sống  bằng  nghề  giết  hại  sanh  mạng 

chúng sanh, chẳng qua chỉ vì phụng dưỡng cha mẹ, 

nuôi dưỡng vợ con ngày ba bữa cơm mà thôi. Song 

những  người  làm  các  nghề  nghiệp  khác,  đâu  phải 

là không nuôi được cha mẹ, vợ con? Do đó kết oán 

cừu  vạn  kiếp  khó  hoá  giải  một  cách  oan  uổng, 

chẳng phải là quá ư ngu si sao? Nếu nói đã rơi vào 

một  ngành  nghề  nào  rồi,  đành  phải  như  vậy,  vậy 

thì rơi vào hầm xí, lại ở trong đó cho đến chết luôn 

sao? Thương ôi! Người thời nay động một chút là 

nói đổi nghề không tiện, nhưng lại không biết đến 

khi  đoạ  làm  súc  sanh,  đầu  mọc  sừng,  thân  mang 

lông, càng không tiện hơn nhiều! Tại sao không từ 

cái không tiện nho nhỏ, kiên quyết đổi nghề? 

Giúp Người Giết Thay, Chết Thảm Như Ngũ 

Xa Phanh Thây (xem “Tự Triệu Biên”) 

Phương  Hồ  ở  Hàng  Châu  làm  nghề  Đầu  Bếp,  và 

mở cửa hàng bán thịt. Tập tục của Hàng Châu, đến 

cuối năm, lệ thường là phải giết ba con vật để cúng 

thần linh. Phương Hồ liền mang dao mổ heo đi mổ 

giùm,  làm  như  vậy  tới  mấy  năm.  Sau  anh  ta  đến 

Trường An, uống rượu say ngủ bên lề đường, bỗng 

một  chiếc  xe  chạy  ngang  qua,  cán  nát  vùng  ngực 

bụng,  máu  thịt  lẫn  lộn,  thúi  không  chịu  nổi,  đi 

ngang qua không ai mà không bịt mũi. 

 Lời bàn: Người làm nghề sát sanh, khi chết phát ra 

tiếng  kêu  trâu  dê  heo  chó,  trợn  mắt,  le  lưỡi  mà 

chết, chính tôi tai nghe mắt thấy nhiều lắm, không 

thể  kể  hết.  Những  kẻ  này  đều  không  biết  Phật 

pháp, cho nên tạo những ác nghiệp như vậy, hàng 

quân tử thiện lương, nên khởi lòng từ, uyển chuyển 

dẫn  dắt họ, khuyên  họ  đổi nghề.  Nếu  họ biết  giác 

ngộ,  sám hối  lỗi  lầm,  thì  không khác  gì  cứu được 

hàng vạn sinh linh. Cho dù có bị mỉa mai là cổ hủ, 

không thiết thực, cũng đâu có gì đáng tiếc! 

Chết Trạng Như Cá Chạch (xem “Sát Sanh 

Quýnh Giới”) 

Trần  Ngũ  người  Tú  Châu,  làm  món  cá  chạch 

nướng rất ngon, ai cũng tranh mua. Sau Trần Ngũ 

mắc  bệnh,  nhảy  dựng  trên  giường,  toàn  thân  thối 

vữa. Vợ anh ta nói, cách nướng cá chạch của Trần 

Ngũ rất là tàn nhẫn, hiện tại dáng vẻ mắc bệnh của 

anh  ấy,  rất  giống  với  dáng  vẻ  của  cá  chạch  lúc 

chết. 

 Lời bàn: Trong kinh Phật nói: “Tất cả chúng sanh 

đều  sợ  đao  trượng,  động  vật  cũng  yêu  tiếc  sanh 

mạng của mình”. Thường thấy người đời, cắt sống 

đầu cá chạch, cá vẫn đang nhảy đành đạch, sao mà 

tàn nhẫn? Làm sao để cho Trần Ngũ đứng lên, phổ 

biến quả báo thê thảm của anh ta cho những người 

giết cá chạch? 

Làm Nghề Bán Lươn, Mắc Bệnh Ghẻ Như Đầu 

Lươn (trích “Hộ Sanh Lục”) 

Một  người  dân  ở  Ngô  Hưng,  làm  nghề  bán  lươn. 

Sau anh ta mắc bệnh mụn độc, cái miệng mụn độc 

nào  cũng  giống  cái  đầu  con  lươn,  khắp  cả  thân, 

chết trong đau đớn, vợ con anh ta lần lượt chết đói. 

 Lời  bàn:  Học  sĩ  Chu  Dự  từng  nấu  lươn,  thấy  một 

con lươn trườn cho phần bụng lên khỏi mặt nước, 

chỉ  phần  đầu  và  phần  đuôi  ở  trong  nước  sôi.  Chu 

Dự  rất  lấy  làm  lạ,  bắt  ra  mổ  bụng  ra  xem,  thì  ra 

trong bụng lươn có trứng, trườn phần bụng ra khỏi 

mặt  nước  là  để  tránh  cho  trứng  khỏi  bị  chết.  Chu 

Dự  rất  lấy  làm  ân  hận,  về  sau  vĩnh  viễn  đoạn  trừ, 

không ăn lươn nữa. 

Giết Gà Gặt Báo, Hồi Tâm Vãng Sanh (trích 

“Long Thư Tịnh Độ Văn”) 

Trương Chung Quỳ thời nhà Đường làm nghề mổ 

gà. Sau anh ta mắc bệnh, hoảng hốt thấy một người 

mặc  áo  đỏ  lùa  một  bầy  gà  tới,  mổ  vào  hai  tay  và 

hai mắt anh, đau đớn tận xương tuỷ. Một lão tăng 

nghe  tiếng  gào  thê  thảm  của  anh  ta,  vội  vàng  đặt 

tượng  Phật, đốt  hương  niệm  danh hiệu  Phật  A-di-

đà  cho  anh  ta,  đồng  thời  bảo  Trương  Chung  Quỳ 

cũng  chuyên  tâm  niệm  Phật.  Vừa  mới  niệm  được 

một  buổi,  bỗng  hương  lạ  đầy  nhà,  Trương  Chung 

Quỳ an tường vãng sanh. 

 Lời bàn: Kinh Địa Tạng nói: “Một người khi mạng 

sắp chung, người khác niệm Phật hộ, tội của người 

ấy cũng dần được tiêu trừ, huống hồ chúng sanh tự 

mình  xưng  niệm,  việc  tiêu  trừ  tội  chướng  đương 

nhiên càng thù thắng. Trương Chung Quỳ vì tướng 

quả  báo  ác  đã  hiện  ra  trước  mắt,  lúc  này  hồi  tâm 

sám  hối,  niệm  Phật  A-di-đà,  sự  chí  thành  khẩn 

thiết  của  anh  ta  vượt  qua  sự  niệm  Phật  của  người 

thường  vạn  vạn  lần.  Dù  có  tội  rất  nặng,  như  căn 

nhà  tối  ngàn  năm,  chỉ  cần  một  ngọn  đèn  liền  phá 

bóng tối ngàn năm, có tội nào không thể tiêu diệt, 

có phước thiện nào không thể sanh khởi? Ngày xưa 

khi  Phật  A-di-đà  chưa  thành  Phật,  phát  48  đại 

nguyện,  nguyện  rằng:  “Nếu  tôi  thành  Phật,  thanh 

danh  vượt  hơn  tất  cả  chư  Phật  mười  phương,  trời 

người  nghe  đến  danh  hiệu  tôi,  vui  vẻ  xưng  niệm, 

đều  có  thể  vãng  sanh  nước  tôi;  chúng  sanh  ba 

đường  ác  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  chí  tâm 

xưng  niệm,  cũng  có  thể  vãng  sanh  nước  tôi”.  Do 

đó có thể biết, bất luận trời người quỷ thần, chỉ cần 

niệm  Phật,  đều  được  Phật  A-di-đà  tiếp  dẫn  vãng 

sanh. Đây chẳng lẽ không phải đường tắt vượt qua 

luân hồi sanh tử sáu đường sao? 

Khuyên Người Mở Quán Ăn Không Nên Sát 


Sanh 

Ai cũng biết có mùa xuân năm tới, mọi nhà đều dự 

trữ lương thực cho mùa xuân năm tới. Ai cũng biết 

có đời sau, tại sao không tu tích phước báo cho đời 

sau?  Thí  như  những  người  sống  bằng  nghề  sát 

sanh,  vốn  là  để  sống  qua  ngày,  nhưng  khi  sanh 

mạng  còn  chưa  kết  thúc,  tai  hoạ  do  đó  mà  tới,  sợ 

hãi  lo  lắng  do  đó  mà  tới; khi  sanh  mạng kết  thúc, 

đền bồi nợ mạng do đó mà tới, đoạ lạc địa ngục do 

đó mà tới. Đó chẳng phải là cái được thì nhỏ ít, cái 

mất  thì  to  lớn  sao?  Những  người  nhân  từ  lương 

thiện  nếu  dùng  lý  nhân  quả  báo  ứng  và  sự  thật 

khuyên bảo, thì có thể được quả báo vô lượng. 

Dị Tướng Khi Chết (xem “Hiếu Sinh Lục”) 

Một họ Trịnh nọ ở Hàng Châu bán quán ăn, giết rất 

nhiều  loại,  khi  chết  thấy  một  đàn  đủ  loài  vật  đến 

đòi mạng. Miệng anh ta nói: “Gà đến rồi”, liền vỗ 

hai  cánh  tay  như  gà  đập  cánh  khi  bị  giết.  Miệng 

nói:  “Vịt  đến  rồi”,  liền  rướn  cổ,  đập  hai  cánh  ta, 

miệng  kêu  cạp  cạp  bi  thương.  Miệng  nói:  “Ba  ba 

đến  rồi”,  liền  rụt  cổ  lại,  tay  chân  thụt  vào  duỗi  ra 

như con ba ba. Mỗi khi nói đến một loại động vật 

nào, liền thao tác dáng của loại động vật ấy khi bị 

giết,  làm  hết  đủ  các  dáng  xấu  xa,  cuối  cùng  rồi 

chết. 

 Lời bàn: Có thể có người hỏi: “Phật pháp nói tất cả 

duy  tâm  tạo.  Họ  Trịnh  khi  sống  giết  hại  rất  nhiều 

loài, và khi chết cũng rất nhiều loài đến đòi mạng, 

vậy  thì  thân  đời  sau  mà  anh  ta  thọ,  phải  là  trong 

mấy loài này, hay chỉ mang thân một loài mà thôi? 

Hay  ngoài  những  loài  này,  còn  mang  thân  những 

loài  khác?  Trả  lời:  “Nghiệp  sát  của  anh  ta  đã  rất 

nặng,  chắc  chắn  trước  phải  chịu  quả  báo  khổ  dữ 

trong  ba  đường  ác,  khi  chịu  hết  quả  báo  của  ba 

đường  ác,  sau  đó  oan  gia  từng  loài  từng  loài  đến 

đòi nợ, lần lượt trả bằng mạng sống. Nếu đời trước 

giết gà nhiều, thì trả quả báo làm gà trước; giết ba 

ba  nhiều,  làm  ba  ba  trước…  Thí  như  mắc  nợ  ai 

nhiều, trả người đó trước. 

Chuyên Bán Bún Lươn, Sanh Rắn 

Mùa  hạ  năm  thứ  17  niên  hiệu  Khang  Hy  (1680), 

Nam Kinh có một người bán bún lươn, bán rất đắt 

hàng,  người  ra  vào  ăn  uống  tấp  nập.  Một  hôm, 

người vợ lâm bồn, sanh ra một con rắn lớn, một lát 

lại sanh ra mấy trăm rắn nhỏ, bò khắp nhà, sản phụ 

sợ quá mà chết. 

 Lời bàn: Giết hại sanh mạng tàn nhẫn như vậy, tâm 

trước  đã  biến  thành  rắn  độc  rồi,  làm  sao  không 

sanh ra rắn được? 

Mộng Cảm Quần Thần (trích “Hiện Quả Tuỳ 

Lục”) 

Tiên  sinh  Trương  Nhĩ  Cầu  ở  Côn  Sơn,  Giang  Tô, 

là anh của tiên sinh Trương Băng Am, tin sâu Phật 

pháp, hay làm việc lành. Vào năm Sùng Trinh thứ 

17  (1638),  ông  ta  từng  thỉnh  thiền  sư  Đại  Thọ 

Hoăng Chứng ở núi Tam Phong, Thường Thục chủ 

trì thiền kỳ ở am Thanh Lương. Giữa chừng, ông ta 

bỗng  về  nhà, ăn  cá  tươi, trứng  gà, đêm  đó,  ông ta 

mộng thấy đến cổng am Thanh Lương, thấy Thiên 

Long  Bát  Bộ,  năm  mươi  mấy  thần  hộ  pháp  nanh 

dài  mặt  xanh,  đầu  tóc  bờm  xờm  trong  cổng  đi  ra. 

Trương  Nhĩ  Cầu  vội  hỏi  họ,  thần  Hộ  pháp  nói: 

“Chúng tôi là các thần hộ trì đạo tràng, ông là trai 

chủ thiền kỳ, lại vền nhà ăn mặn, nên chúng tôi đi 

đây”.  Nhĩ  Cầu  trong  mộng  khẩn  thiết  cầu  xin, 

nhiều  lần  sám hối,  các thần  mới  quay  trở  vào.  Do 

đó  mãi  đến  kết  thúc  thiền  kỳ  suốt  ba  tháng,  Nhĩ 

Cầu kiên trì ăn chay. 



Trì Trai Khỏi Hoạ, Phá Giới Đền Báo 

Nguỵ  Ứng  Chi  ở  Côn  Sơn,  là  cháu  trai  của  Nguỵ 

Tử  Thiều.  Mùa  xuân  năm  Canh  Ngọ  niên  hiệu 

Sùng  Trinh  (1630),  anh  ta  ở  cùng  với  Nguỵ  Tử 

Thiều,  bỗng  nằm  mộng  vừa  khóc  vừa  niệm  Phật. 

Nguỵ  Tử  Thiều  kinh  ngạc  hỏi  nguyên  do,  anh  ta 

nói:  “Con  mộng  thấy  xuống  âm  phủ,  thấy  một  vị 

quan mang sổ sanh tử đến, tên con trong sổ treo cổ 

chết,  dưới  chú  thích:  “Vào  một  ngày  sau  ba  năm, 

sẽ treo cổ chết trong phòng”. Con hỏi ông ta vì tội 

gì, ông ta nói “nghiệp lực đã định, khó có thể trốn 

thoát”.  Con  hỏi  ông  ta  có  cách  gì  có  thể  tránh 

được, ông ta nói: “Nếu ăn chay trường, niệm Phật, 

tinh tấn tu hành, có thể còn tránh được”. Nguỵ Tử 

Thiều  liền  khuyên  Nguỵ  Ứng  Chi  :  “Cháu  từ  nay 

về  sau  nhất  tâm  nhất  ý  tu  hành  đi!”  Thế  là  Nguỵ 

Ứng  Chi  bèn  ăn  chay  trường,  sáng  tối  niệm  Phật, 

tinh tấn được 8 tháng như vậy. Sau đó bạn bè ồ ạt 

nhiễu  loạn  rằng:  “Đó  chỉ  là  một  giấc  mộng  mà 

thôi, đường đường là đại trượng phu, sao lại để cho 

một  giấc  mộng  làm  mê?”  Do  đó  Nguỵ  Ứng  Chi 

dần dần bỏ trai giới. Đến mùa xuân năm Quý Dậu 

(1633),  Nguỵ  Ứng  Chi  vô  duyên  vô  cớ  đóng  cửa 

phòng lại, treo cổ chết trong phòng. Bấm ngón tay 

đếm, vừa đúng ba năm. 

Ăn Mặn Đoạ Lạc 

Mã  Gia  Thực  ở  Bình  Hồ,  Gia  Hưng,  tự  Bồi 

Nguyên,  năm  Giáp  Tuất  niên  hiệu  Sùng  Trinh 

(1634)  thi  đỗ  tiến  sĩ,  thanh  liêm  chánh  trực.  Khi 

ông  ta  làm  huyện  lệnh,  theo  sự  dặn  dò  của  một 

quan trên, dùng hình phạt đánh chết hai quan viên 

ăn lận thuế. Ngày mồng 1 tháng giêng năm nọ ông 

ta  đi  tảo  mộ,  bỗng  thấy  hai  hồn  ma  kia  trần  thuật 

oan tình với ông. Mã Gia Thực nói: “Đây là ý của 

quan  trên  nọ”.  Hồn  ma  nói:  “Hai  chúng  tôi  là 

người  chịu  tội  thay,  nếu  lúc  đó  hễ  biện  bác  đối 

chất,  liền  có  thể  thấy  rõ  chân  tướng  sự  thật”.  Do 

ngài lúc đó đang nổi giận, không cho biện bác, cho 

nên  hai  chúng  tôi  hàm  oan  mà  chết.  Hiện  tại  hai 

chúng  tôi  tuy  không  dám  đòi  mạng,  nhưng  ngài 

không  bao  lâu  nữa  cũng  sẽ  thệ  thế,  đi  làm  thành 

hoàng  ở  huyện  Bồ  Kỳ.  Trong  lòng  Mã  Gia  Thực 

rất ghét việc này, liền thọ trì trai giới, xin xuất gia 

với hoà thượng Thạch Kỳ ở chùa Tuyết Đậu, pháp 

danh  Hành  Đán,  hiệu  Tăng  Tường,  thanh  tịnh  trì 

giới  tu  hành  12  năm.  Sau  ông  ta  vì  chút  bệnh,  ăn 

trứng  gà,  đêm  lại  mộng  thấy  hai  hồn  ma  kia  nói: 

“Ngài vì phá giới, không thể lưu lại cõi người được 

nữa,  một  ngày  kia  phải  đến  Bồ  Kỳ  nhậm  chức”. 

Đến thời gian quả nhiên ông ta thệ thế. 

Trì Trai Bán Trai, Lập Tức Bị Âm Gian Bắt 

Ở Ma Thành, Hồ Bắc có một người họ Vương, ăn 

chay trường ba năm, bỗng bị bệnh ghẻ nặng, trong 

lòng liền sanh tâm chán nản hối hận. Người bạn an 

ủi:  “Anh  là  người  ăn  chay,  Phật  Bồ-tát  sẽ  phù  hộ 

anh”.  Họ  Vương  nói:  “Tôi  ăn  chay  ba  năm,  bị  ác 

báo  này,  có  gì  hay  đâu?”  Người  bạn  nói:  “Anh 

không  cần  trai  pháp  này,  bán  cho  tôi  đi”.  Họ 

Vương hỏi bán thế nào, người bạn nói: “Một ngày 

một  phân  bạc,  ba  năm  được  10  lạng  8  tiền”.  Họ 

Vương  rất  vui,  liền  viết  khế  ước,  được  tiền,  ngày 

mai liền bỏ chay ăn mặn. Đêm mộng thấy hai tiểu 

quỷ mắng rằng: “Mười tháng trước, mạng của ông 

đã hết rồi; nhờ ăn chay, mới kéo dài đến hôm nay; 

nay tính lại thọ mạng ông ngược lại đã vượt quá”. 

Lập tức bắt anh ta đi. Họ Vương xin xỏ trì hoãn cả 

đêm, anh ta muốn trả bạc lại, thề ăn trường trai trở 

lại. Hôm sau, anh ta mời người bạn đến đòi lại khế 

ước,  người  bạn  nói:  “Hôm  qua  tôi  mang  về  nhà, 

liền đốt trước Phật”. Họ Vương hối hận không kịp, 

lập tức bị quỷ tốt bắt đi. 

Vô Tình Trì Trai, Khỏi Bị Chết Chìm (trích 

“Quan Cảm Lục”) 

Năm  thứ  2  niên  hiệu  Khang  Hy  (1663),  có  một 

chiếc  thuyền  đánh  cá đỗ  ở  bến  Tiểu Cô  Sơn, đêm 

nghe tiếng thần núi mệnh lệnh với quỷ tốt: “Ngày 

mai có hai chiếc thuyền chở muối chạy qua, có thể 

bắt  họ  lại”.  Đến  sáng  mai, quả  nhiên  có  hai  chiếc 

thuyền đến, lập tức trên sông sóng gió nổi lên, mấy 

lần cơ hồ sắp chìm, rất lâu sau mới may mắn thoát. 

Đêm đó, thuyền đánh cá vẫn đỗ chỗ cũ, nghe thần 

núi la bọn quỷ tốt trái lệnh, quỷ tốt nói: “Khi tôi đi 

bắt họ, một chiếc thuyền đằng sau có Bồ-tát Quan 

Âm, một chiếc thuyền đằng trước có tam quan đại 

sĩ, cho nên không  dám đến  gần”.  Hôm  sau, người 

đánh  cá  đi  hỏi  một  người  trên  thuyền  chở  muối, 

người  trên  thuyền  chở  muối  không  tin.  Nghĩ  một 

chốc,  anh  ta  bỗng  nhận  ra  nói:  “Người  lái  cuối 

thuyền là trì trai Quan Âm, ăn chay; người quản lý 

đầu thuyền là trì tam quan trai”. 

Phụ: Quan Âm trai kỳ: mồng 8 tháng giêng, mồng 

7  tháng  2,  mồng  9  tháng  2,  19  tháng  2,  mồng  3 

tháng  3,  mồng  6  tháng  3,  13  tháng  3,  19  tháng  3, 

mồng  8  tháng  4,  22  tháng  4,  mồng  3  tháng  5,  17 

tháng  5,  16  tháng  6,  18  tháng  6,  19  tháng  6,  23 

tháng  6,  13  tháng  7,  16  tháng  8,  19  tháng  9,  23 

tháng  9,  mồng  2  tháng  10,  19  tháng  11,  mồng  8 

tháng 12, 24 tháng 12. 

Vạn Thiện Tiên tư Tập Quyển 3 

Biện Cảm Thiên 

Giải Thích Nghi Hoặc Vật Dưỡng Nhơn 

Hỏi:  Trời  đất  nuôi  vạn  vật,  mà  con  người  là  tối 

linh. Chim bay thú chạy, vốn là để nuôi con người, 

nay cấm sát sanh, bắt ăn chay, há không phải là trái 

ý trời sao? 

Trả lời: Anh đã biết là trời đất sanh vạn vật, là cha 

mẹ  của  vạn  vật,  vậy  thì  vạn  vật  chính  là  con  của 

trời  đất, không  nên  tàn hại  lẫn nhau,  ỷ  mạnh hiếp 

yếu, tự cho là cao quý mà khinh khi kẻ hạ tiện, vì 

như  vậy  sẽ  làm  cho  cha  mẹ  đau  lòng  không  vui. 

Nếu  vì  ăn  thịt  chúng  sanh,  bèn  nói  trời  đất  dùng 

những sanh mạng này để nuôi ta, vậy thì lấy đó mà 

suy,  hổ  báo  ăn  thịt  người,  muỗi  hút  máu  người, 

cũng nên nói trời đất sở dĩ sanh ra con người là để 

nuôi hổ báo muỗi mòng. 

Hỏi: Đã như vậy, vì sao trời không cấm người sát 

sanh? 

Trả  lời:  Trời  vốn  không  muốn  người  sát  sanh,  do 

đó chúng ta mới thường thấy quả báo ác mà người 

sát sanh nhận lấy, đây chính là trời có ý cho người 

thấy  đồng  thời  thúc  giục  người  đời  tỉnh  ngộ.  Còn 

như  không  thể  cấm  hết  mọi  người  sát  sanh,  thì 

cũng không thể cấm hổ báo ăn thịt người vậy. 

Hỏi: Đã như thế, cầm thú cho đến các loài thuỷ tộc 

không nên sanh ra, vì sao chúng lại sanh ra đầy cả 

thế giới này? 

Trả  lời:  Chúng  vì  nghiệp  lực  mới  sanh  làm  súc 

sanh.  Nếu  quy  nguyên  nhân  cho  trời,  thì  trời  bất 

công quá. Nếu nói chúng bị khí ác của trời đất mới 

sanh làm súc sanh, thì xin hỏi vì sao chỉ chúng bị 

khí ác? 

Hỏi: Chủng loại cầm thú rất nhiều, nếu ai cũng giới 

sát, thì chúng sẽ sanh sản rất nhiều, tương lai sẽ trở 

thành một thế giới cầm thú thì làm sao? 

Trả  lời:  Giun  sán  độc  trùng,  loài  người  không  ăn, 

nhưng hoàn toàn không thấy một thế giới đầy giun 

sán.  Trên  thế  giới  súc  sanh  nhiều,  chính  vì  người 

sát  sanh  nhiều,  oan  oan  tương  báo.  Đời  này  giết 

súc  sanh,  đời  sau  làm  súc  sanh  hoàn  trả,  thế  giới 

này  quả  trở  thành  thế  giới  cầm  thú!  Nếu  ai  cũng 

giới sát, thì không ai bị quả báo làm súc sanh, đời 

sau  người  sanh  lên  làm  trời  sẽ  nhiều,  người  đoạ 

làm  súc  sanh  sẽ  ít.  Người  nước  Sở  không  ăn  thịt 

ếch, ếch lại ít; người nước Thục không ăn thịt cua, 

cua  ngược  lại  khó  kiếm,  đây  không  phải  là  một 

chứng  minh  sao?  Hôm  nay  anh  chưa  giới  sát,  mà 

lại lo lắng súc sanh sẽ nhiều lên, có khác gì hoang 

đường  như  chưa  gieo  giống  mà  lo  sợ  người  thiên 

hạ ăn tức bụng! 

Hỏi: Trời đã ghét sát sanh, sao không biến máu thịt 

chúng sanh trở thành hôi thối, chẳng phải như vậy 

con người tự nhiên sẽ không sát sanh nữa sao? 

Trả  lời:  Máu  huyết  súc  sanh  vốn  hôi  thối,  nhưng 

con  người  ăn  lại  thấy  ngon,  có  hai  nguyên  nhân: 

Thứ  nhất  do  nghiệp  báo  của  những  súc  sanh  này 

mà ra, nghiệp báo chưa hết, cho nên máu huyết tự 

nhiên biến thành mỹ vị, dụ dỗ người ta sát hại. Thứ 

hai  do  nghiệp  báo  của  chính  con  người,  cho  nên 

đầu lưỡi tham ái mỹ vị, khiến món nợ nghiệp báo 

càng  tích  càng  nhiều,  nếu  tập  nghiệp  trừ  hết,  tự 

nhiên sẽ không còn tham ăn máu huyết chúng sanh 

nữa,  không  cho  là  mỹ  vị  nữa.  Giống  như  một 

người,  đời  trước  làm  mèo,  lúc  nào  cũng  nghĩ  đến 

bắt  chuột;  đời  trước  làm  hạc,  lúc  nào  cũng  nghĩ 

đến  bắt  rắn.  Một  mai  chuyển  làm  thân  người,  thì 

không nghĩ đến bắt chuột, bắt rắn nữa. Có thể thấy 

mỗi  hình thể  có  một  sở  thích  riêng; sở  thích khác 

nhau, là do hình thể khác nhau; hình thể khác nhau, 

là do nghiệp duyên khác nhau; nghiệp duyên khác 

nhau,  là  do  dụng  tâm  khác  nhau,  hoặc  thiện  hoặc 

ác. Trời còn không thể thay đổi được tâm thiện ác, 

làm sao có thể biến máu thịt thành hôi thối được! 

Hỏi:  Những  người  đồ  tể,  thợ  săn  sống  bằng  nghề 

sát  sanh,  dựa  vào  đó  để  nuôi  gia  đình,  nay  anh 

khuyên  họ  không  sát  sanh,  không  phải  đã  cắt  đứt 

đường sống của họ sao? Thương vật không thương 

người, tôi cho là không thích hợp 

Trả lời: Sống bằng nghề sát sanh, tuy được cơm ăn 

áo  mặc  tạm  thời,  nhưng  lại  trăm  ngàn  vạn  kiếp 

chịu ác báo, không có ngày ra. Tôi chính vì thương 

họ,  mới  khuyên  họ  tìm  kế  sanh  nhai  khác,  anh 

ngược  lại  nói  tôi  cắt  đứt  đường  sống  của  họ,  đây 

quả là cái thấy của kẻ tiểu nhân. 

Giải Thích Nghi Ngờ Sát Sanh Theo Cái Thấy 

Thế Gian 

Hỏi:  Trâu cày ruộng, chó giữ nhà, những loài này 

đáng yêu mến. Còn heo dê đâu có khả năng gì, nếu 

không làm thức ăn cho người, thì đâu có giá trị gì? 

Trả  lời:  Chúng  ta  giới  sát  phóng  sanh,  chỉ  là  để 

nuôi dưỡng tâm từ bi của mình, chớ không phải vì 

những chúng sanh kia hữu dụng hay vô dụng. Nếu 

chỉ vì chúng hữu dụng đối với chúng ta mới không 

giết không ăn, như vậy vẫn là phát xuất từ tâm tự 

tư  của  nhân  loại,  chớ  không  phải  từ  bi.  Xin  hỏi, 

những  loài  dơi,  bò  cạp,  con  gián,  chúng  vô  dụng, 

nhưng  nhân  loại  sao  không  ăn  chúng,  có  thể  thấy 

vô dụng hoàn toàn không phải là lý do chính đáng 

để ăn thịt chúng. 

Hỏi:  Trâu  dê  gà  chó  đều  kêu  thảm  sợ  chết,  giết 

chúng lòng không nỡ; còn các loài thuỷ tộc tôm cá 

không kêu không khóc, sao lại giới sát luôn? 

Trả  lời:  Hình  thể  của  chúng  sanh  tuy  có  lớn  nhỏ, 

nhưng  bản  chất  tham  sống  sợ  chết  thì  hoàn  toàn 

không có lớn nhỏ, do đó giết một oai hùng, tội lỗi 

không  khác  giết  một  đứa  trẻ.  Nếu  cho  rằng  hình 

thể  nhỏ  có  thể  mặc  ý  sát  hại,  thì  người  nhỏ  hơn 

trâu  ngựa,  sao  không  mặc  ý  giết  người?  Nếu  nói 

không kêu gào thì không có đau đớn, vậy thì người 

câm khi bị giết không có đau khổ sợ hãi hay sao? 

Hỏi: Chính mình giết thì tổn thương tâm từ bi, còn 

mang đi chỗ khác nhờ người khác giết rồi mang về 

nhà,  hợp  với  nghĩa  “tránh  xa  nhà  bếp”  của  Mạnh 

Tử, như vậy chắc được? 

Trả  lời:  Đây  chẳng  qua  là  “bịt  tai  trộm  chuông”. 

Anh  nhờ  người  khác  giết  thay  mình,  tội  sát  sanh 

anh  vẫn  phải  mang.  Anh  nghĩ  xem,  những  người 

oan uổng bị roi gậy kia chỉ hận những sai nha hành 

hình  mà  không  hận  những  quan  lớn  sao?  Nếu  đổi 

một  chỗ  giết  khác  thì  có  thể  đẩy  giận  cho  người 

khác, thì những người oan uổng bị biếm trích, chỉ 

nên hận vùng biên địa xa xôi mà họ đến mà không 

hận  những  người  đã  phán  xử  họ,  đây  rõ  ràng  là 

không thể, do đó xin đừng dối mình dối người. 

Hỏi: Tôi phóng sanh, người khác bắt, làm sao? 

Trả  lời:  Họ  bắt  cái  của  họ,  anh  thả  cái  của  anh. 

Như  thầy  thuốc  chữa  bệnh  cho  người,  hoàn  toàn 

không  bảo  đảm  tương  lai  người  bệnh  không  chết; 

lại  như  năm  đói  kém  cho  cơm,  hoàn  toàn  không 

cam  đoan  những  người  bị  đói  kém  này  sau  này 

không  bị  đói  nữa;  lại  như  xây  nhà  cao  tầng,  cũng 

không bảo đảm nó vĩnh viễn không đổ. Vạn sự vạn 

vật ở đời đều là như vậy, đâu chỉ riêng phóng sanh 

mà đắn đo lo ngại? Người thời nay tranh danh đoạt 

lợi  thì  không  chút  lo  ngại,  còn  làm  việc  lành  thì 

thoái bên này thoái bên kia, luôn cho rằng làm như 

vậy  không  được,  làm  như  kia  cũng  không  được, 

trói  chân không  tiến.  Nên  biết,  thế  giới  Ta-bà  của 

chúng ta đây do nguyên do này mà có. 

Hỏi:  Những  súc  sanh  khi  bị  bắt  đã  bị  thương  rồi, 

cho  dù  có  mua  phóng  sanh,  cũng  chưa  chắc  đã 

sống, thả chi cho tốn kém? 

Trả  lời:  Đã  bị  thương,  lại  càng  đáng  thương.  Nếu 

anh  mua  thả  mà  được  sống,  đây  là  công  đức  lớn; 

nếu chết, cũng được chết an lành, không bị cái khổ 

mổ xẻ chiên nấu. Giống như tù nhân, biết là vô tội 

sắp  được  phóng  thích,  đâu  thể  vì  anh  ta  gầy  gò, 

bịnh hoạn mà để anh ta vào chỗ chết! 

Hỏi: Hành thiện lấy bồi dưỡng thiện tâm làm gốc, 

chỉ cần thiện tâm, cần gì phải giới sát? 

Trả  lời:  Loại  người  thiện  tâm  mà  anh  nói,  chỉ  vì 

ngon cái miệng của mình, bất kể súc sanh đau đớn 

chịu  thống  khổ,  nhưng  những  “thức  ăn  ngon”  ấy, 

vừa  nuốt  qua  khỏi  cổ,  liền  biến  thành  đồ  phẩn  uế 

hôi hám, như vậy ở đời còn tàn nhẫn nào hơn? Thử 

hỏi  thiện  tâm  ở  đâu?  E  rằng  trong  ba  đường  dữ 

toàn là hạng người thiện tâm này đây! 

Hỏi:  Súc  sanh  nhiều  hơn  cát  sông  Hằng,  nay  cứu 

cũng  chỉ  một  số  nào  thôi,  e  rằng  cũng  chẳng  giải 

quyết được gì? 

Trả lời: Trời có đức hiếu sanh, cứu được một sanh 

mạng cũng là hợp ý trời, huống hồ gì cứu được rất 

nhiều  sanh  mạng!  Giống  như  người  nghèo,  anh 

không thể cho họ cả núi vàng, chỉ cần vài cân gạo 

cũng đã cứu sống họ. 

Giải Thích Mối Nghi Nghiệp Nặng Khó Trốn 

Hỏi:  Súc  sanh  bị  đồ  tể  mổ  giết  là  điều  tất  nhiên, 

không  thể  tránh  khỏi.  Tôi  không  giết  nó,  người 

khác  cũng  giết  nó,  vậy  thì  tôi  giới  sát  có  ý  nghĩa 

gì? 

Trả lời: Súc sanh bị giết cố nhiên là nghiệp báo, tội 

không thể trốn, chẳng lẽ anh không thể thoát khỏi 

tội sao? Nếu vì tội chúng không thể trốn thoát mà 

sát hại, thì anh tương lai cũng sẽ bị như chúng vậy, 

bị  tội  không  thể  trốn  thoát.  Anh  không  nghĩ  xem 

những  súc  sanh  hôm  nay  chịu  quả  báo  này,  đời 

trước  có  thể  đã  tạo  những  nghiệp  “tội  không  thể 

trốn  liền  giết  nó”  như  anh,  do  đó  đời  nay  nó  mới 

trốn cũng không trốn được. Nghĩ đến điều này, sao 

anh  không  nghĩ  nên  sớm  đào  thoát  từ  trong  nhân 

sát! 

Hỏi:  Tôi  thì  không  thể  không  không  thể,  không 

khởi  tâm  niệm,  chẳng  giới  sát,  chẳng  không  giới 

sát. 

Trả lời: Giới sát với thái độ vô tâm này, công đức 

đương nhiên rất lớn, nhưng lấy thái độ vô tâm mà 

sát,  tội  cũng  không  nhỏ.  Nếu  khi  bọn  cướp  cướp 

nhà bên cạnh, lỡ làm anh bị thương, anh  có tha thứ 

cho sự vô tâm của họ không? 

Hỏi:  Súc  sanh  rất  nhiều  là  do  đời  trước  thiếu  nợ, 

đời nay biến làm món ăn trên mâm đền trả nợ cũ, 

giết chúng có gì tội? 

Trả  lời:  Làm  súc  sanh  đền  trả  nợ  cũ  là  lý  đương 

nhiên, nhưng anh giết chúng, thì có đối thọ quả báo 

và  phi  đối  thọ  quả  báo  khác  nhau.  Gọi  là  đối  thọ 

quả báo, là đời trước nó giết mình, thiếu nợ mạng 

mình, đời nay  oan  gia  gặp nhau,  mình  lại  giết nó, 

đó là quả báo phải trả. Còn phi đối thọ quả báo, là 

đời  trước  nó  giết  người  khác,  đời  nay  đáng  phải 

chịu báo ứng, nhưng nó chẳng phải thiếu nợ mạng 

mình, mà là thiếu nợ mạng người khác, nếu ta giết 

nó,  chính  là  phi  đối  thọ  quả  báo.  Người  đời  ngày 

ngày sát sanh ăn thịt, trên mâm luôn rất nhiều sanh 

mạng,  anh  dám  chắc  những  con  vật  mà  anh  giết 

đều  là  đối  thọ  quả  báo  hay  không?  Trên  thực  tế 

những  chúng  sanh  đáng  trả  nợ  mạng  cho  anh  chỉ 

chiếm  một  hai  phần  ngàn,  còn  những  chúng  sanh 

vốn không nợ mạng anh, vì anh mà chết, chính là 

trở ngược anh nợ mạng chúng. Những món nợ này 

đời sau anh phải lần lượt mà trả. Nghĩ đến đây quả 

thật khiến người nổi gai ốc, thật đáng kinh sợ! 

Hỏi:  Giết  chúng  sanh  phi  đối  thọ,  tương  lai  cố 

nhiên  là  phải  chịu  quả  báo,  còn  nếu  giết  chúng 

sanh đối thọ, nợ mạng trả mạng, là điều hiển nhiên, 

nay  sẽ  không  còn  quả  báo  sát  sanh  nữa,  có  gì 

không đúng? 

Trả  lời:  Anh  chưa  từng  thấy  người  ta  đánh  nhau 

trên  đường  sao,  anh  đánh tôi  một cái,  tôi đánh  trả 

lại một cái, hai người đánh đá qua lại,; có khi nào 

thấy anh đánh tôi một cái, tôi đánh trả lại một cái 

rồi huề đâu? Oan oan tương báo, đâu có lúc dừng. 

Bồ-tát  chính  vì  thấy  rõ  nhân  duyên  quả  báo  đời 

sau, nên gặp oán cừu mà không báo thù, chính là vì 

để tránh đời đời kiếp kiếp làm oán cừu nhau. 

Hỏi:  Phật  nói  súc  sanh  nhiều  đời  làm  cha  mẹ  bà 

con quyến thuộc của ta, lời này có căn cứ không? 

Trả lời: Chúng sanh từ vô lượng kiếp đến nay luân 

hồi  trong  sáu  đường,  nếu  lấy  một  kiếp  mà  nói, 

chúng ta đã có vô số cha mẹ quyến thuộc, cha mẹ 

quyến thuộc của vô lượng kiếp thì quả là nhiều hơn 

số cát sông Hằng, làm sao có thể biết những chúng 

sanh  trước  mắt  đây  không  phải  là  cha  mẹ  đời  đời 

kiếp kiếp trước của mình? Nghĩ đến cha mẹ quyến 

thuộc đời quá khứ  nay  trầm  luân  làm  chúng  sanh, 

trong  lòng  còn  không  nỡ,  nếu  hôm  nay  vì  nhận 

không  ra  mà  giết,  hoặc  thấy  giết  không  cứu,  nỡ 

lòng như thế sao? 

Hỏi:  Lục  thân  đời  trước  đã  nhiều,  thì  rơi  vào  làm 

súc  sanh  cũng  nhiều;  đã  là  lục  thân,  nhất  định  có 

duyên  với  ta,  nhưng  dù  làm  súc  sanh,  cũng  chưa 

hẳn chết trong tay ta. 

Trả  lời:  Anh  không  biết  lục  thân  cũng  từ  oan  gia 

đối đầu mà đến sao? Những người chịu ân huệ của 

ta,  thì  đến  để  trả  nợ  ta;  những  người  ban  ân  huệ 

cho ta, thì đến để ta trả nợ. Cốt nhục chí thân là do 

thiện duyên đời trước mới tụ tại một chỗ, cũng có 

thể vì yêu thương quá sâu mà kỳ vọng quá cao, yêu 

cầu  quá  nghiêm.  Một  khi  thất  vọng,  liền  sanh  ý 

kiến và bất mãn, thậm chí oán hận. Đời này có chút 

oán  hận  bất  mãn,  liền  gieo  nhân  oán  hận  đời  sau, 

đời sau liền trở thành oan gia đối đầu. Cứ như vậy 

lại trồng nhân oán hận cho đời thứ ba thứ tư… đến 

nỗi ỷ mạnh hiếp yếu, ỷ lớn hiếp nhỏ. Oán hận là do 

thân  mà  ra.  Nếu  không  thân,  sẽ  không  sinh  oán; 

không  oán,  cũng  không  thân;  oán  không  lìa  thân, 

thân  không  lìa  oán,  oán  thân  là  gốc  của  luân  hồi. 

Do  đó  đức  Phật dạy  chúng  ta  oán  thân  bình  đẳng, 

không khởi tâm phân biệt, chính vì để cho chúng ta 

không còn quanh quẩn trong luân hồi nữa. 

Hỏi: Thấy người khác sát sanh, tuy muốn cứu giúp, 

nhưng lực bất tòng tâm, phải làm sao? 

Trả  lời:  Có  thể  niệm  thầm  một  câu  thần  chú  nào 

đó, hoặc niệm danh hiệu Bồ-tát, hoặc sám hối giúp 

chúng, như vậy con vật bị giết có thể được lợi ích. 

Giải Thích Mối Nghi Yến Tiệc Trái Với Thế 

Thường 

Hỏi: Đãi đằng bạn bè bà con ăn uống, nếu chỉ rau 

củ  đơn  sơ,  không  khí  sẽ  không  vui,  phải  có  rượu 

thịt mới được coi là hết lòng. Nếu vì con vật mà bỏ 

yến tiệc, thì không phù hợp quy luật đãi khách. 

Trả  lời:  Nếu  bạn  bè  bà  con  tâm  địa  thiện  lương, 

nhất  định  tán  dương  việc  giới  sát  của  mình,  sẽ 

không cho rằng trên bàn không có rượu thịt là coi 

thường  khách.  Nếu  cho  rằng  ta  làm  như  vậy  là 

không hiếu khách, thì những người ấy khẳng định 

là những kẻ tham ăn, ta có coi thường cũng không 

có  gì  đáng  ngại.  Mang  tội  nặng  sát  sanh  để  thoả 

mãn tham muốn ăn uống của người khác, việc ngu 

xuẩn ấy ta không làm. 

Hỏi: Tận tình đãi khách, đó là lễ tiết. Nếu rau trái 

đơn giản quá, đâu được gọi là lễ tiết? 

Trả lời: Lễ tiết mà xa xỉ, chi bằng tiết kiệm. Bày ra 

cả  một  bàn  sơn  hào  hải  vị,  là  điều  mà  người  có 

lòng  nhân  không  làm.  Làm  người  mà  thiếu  lòng 

nhân, có được gọi là lễ tiết không? 

Hỏi:  Nếp  sống  xã  hội  bây  giờ  lấy  xa  xỉ  làm  vinh, 

yến  tiệc  càng  ngày  càng  thích  phô  trương,  quy 

cách. Tôi cho dù muốn vãn hồi phong khí này cũng 

một tay vỗ không kêu, làm sao? 

Trả lời: Không kéo lại được, chẳng lẽ không thể lo 

cho chính mình, trước nên bắt đầu từ mình. “Cả thế 

giới  đều  dơ  cả,  chỉ  mình  ta  sạch;  mọi  người  đều 

say, chỉ mình ta tỉnh”, mới đáng gọi là đại trượng 

phu. Nếu theo sóng lên xuống, một bề hùa theo, gả 

gà theo gà, gả chó theo chó thì có gì khác biệt? 

Hỏi:  Vì  đãi  khách  mà  sát  sanh  là  không  đúng, 

nhưng nếu bạn bè không hẹn mà đến, không kịp đi 

chợ mua rau, phải làm sao? 

Trả  lời:  Đã  giới  sát  ăn  chay,thì  nên  dự  trữ  sẵn 

thứcăn  chay  đểphòng  có  khách.  Sợ  thất  lễ  mà  sát 

sanh,  là  không  có  tình  thương  rồi.  Thiền  sư 

Nguyện  Vân  có  bài  kệ  rằng:  “Xưa  nay  trong  một 

bát  canh,  oán  sâu  như  biển  hận  bằng  non  cao; 

muốn  hay  nguồn  gốc  binh  đao,  lắng  nghe  lò  mổ 

tiếng  gào  đêm  thanh”.  Những  người  thường  hay 

đãi khách nên khắc nó lên chỗ ngồi. 

Giải Thích Mối Nghi Máu Huyết Cầu Thần 

Hỏi:  Cầu  con,  hoặc  cầu  công  danh  phú  quý,  nếu 

không  sát  sanh  để  cúng,  làm  sao  biểu  hiện  lòng 

cung kính của mình đối với thần linh? 

Trả lời:  Trời thần, hiếu sinh ghét sát, anh giết con 

của  động  vật  để  cầu  con,  giảm  tổn  thọ  mạng  của 

chúng  sanh  để  cầu  thọ  mạng,  hy  sinh  loài  vật  để 

cầu danh lợi, không nói lý trời không dung, chính 

lương  tâm  mình  cũng  không  đành  vậy.  Làm  như 

vậy,  không  những  không  đạt  được  sở  cầu,  mà  kết 

quả còn ngược lại. Mạng vốn có con, không chừng 

ngược lại do sát sanh mà tuyệt tự; vốn được trường 

thọ,  ngược  lại  do  sát  sanh  mà  đoản  mạng;  vận 

mạng vốn có danh lợi, ngược lại do sát sanh mà bị 

tổn  phước.  Đây  vẫn  chỉ  là  báo  ứng  đời  này,  càng 

đáng  sợ  hơn  là  do  sát  sanh  mà  đoạ  vào  trong  ba 

đường  ác,  oan  oan  tương  báo  với  những  oan  gia 

kết  đời  này,  sẽ  không  có  ngày  ra.  Vì  nhất  thời 

thuận  theo  nhân  tình  thế  tục  mà  tương  lai  gặp  ác 

báo vạn kiếp khó ra, quả thật đáng sợ! 

Hỏi:  Nếu  cha  mẹ bệnh  nặng, thầy  thuốc  trị  không 

khỏi,  nếu  không  cầu  thần,  chẳng  lẽ  nhìn  cha  mẹ 

chết sao? 

Trả lời: Nếu thọ mạng đã hết, thì trời cũng không 

cứu  nổi,  huống  hồ  quỷ  thần.  Anh  sát  sanh  để  cầu 

thần, như vậy càng tăng thêm nợ nghiệp. Nếu thân 

tình  khó  bỏ,  lại  không  biết  còn  có  cứu  được  hay 

không, có thể dùng ít hoa quả cúng quỷ thần, chớ 

có nghe lời những kẻ ngu si giết heo gà để cúng. 

Hỏi: Nếu trong gia đình vốn ăn chay, dùng rau quả 

hoa  trái  cúng  thần  thì  được;  còn  nếu  ăn  mặn,  mà 

cúng chay e không cung kính. 

Trả  lời:  Khi  con  chim  khách  ăn  con  chuột  thúi, 

phượng hoàng chắc chắn không tranh giành. 

Hỏi:  Quỷ  thần  hưởng  cúng  phẩm  máu  thịt,  tương 

lai đoạ địa ngục, có đúng không? 

Trả  lời:  Không  chỉ  quỷ  thần  hưởng  cúng  phẩm 

máu  thịt  tương  lai  đoạ  địa  ngục,  mà  ngay  cả  trời 

Phi  Tưởng,  Phi  Phi  Tưởng,  sau  khi  hưởng  hết 

phước  báo,  cũng  còn  phải  thọ  báo.  Xưa  kia  phu 

nhân  Ma-da  hỏi  Bồ-tát  Địa  Tạng,  địa  ngục  Vô 

Gián  là  gì,  Bồ-tát  trả  lời,  bất  luận  trai  gái,  hoặc 

rồng  hoặc  thần,  hoặc  trời  hoặc  quỷ,  đều  thọ  báo 

trong địa ngục này, do đó gọi là Vô gián địa ngục. 

Phước báo của thần hết, căn cứ nợ nghiệp luân hồi 

ba ác đạo, đây là lý tất nhiên. 

Hỏi:  Đều  là  thần,  tại  sao  có  thần  hưởng  máu  thịt, 

có thần không hưởng máu thịt? 

Trả lời: Đời trước làm người chánh trực, do đó đời 

nay làm thần. Tuy chánh trực, nhưng có người tâm 

sân nặng, do đó đời nay tuy làm thần nhưng thích 

máu thịt. Cũng có người vì đời trước thích bố thí, 

làm việc thiện, do đó đời nay làm thần, nhưng nếu 

đời  trước  không  tiếp  xúc  Phật  pháp,  không  biết 

Tam  bảo,  chỉ  tu  thiện  pháp  thế  gian,  thì  phước 

nhiều  mà  tuệ  ít,  chắc  chắn  rơi  vào  loại  thích  máu 

thịt. Còn  nếu  vốn  tin  sâu  nhân  quả,  thân  cận  Phật 

pháp, đồng  thời  làm  Phật  sự  hồi  hướng  bố thí, thì 

tuệ  nhiều  hơn  phước,  sẽ  không  rơi  vào  loại  thích 

máu thịt. 

Hỏi:  Thọ  mạng  dài  ngắn  của  con  người,  nếu  quỷ 

thần không làm chủ được, thì khi cầu đảo sẽ không 

ứng  nghiệm.  Nhưng  có  một  số  người  bị  bệnh, 

thuốc thang vô hiệu, nhưng khi cầu thần, bệnh lập 

tức  lành,  điều  này  rõ  ràng  chứng  minh  thọ  mạng 

dài  ngắn  của  con  người  nằm  trong  tay  quỷ  thần. 

Người  ta  làm  sao  không  ùn  ùn  kính  phụng  quỷ 

thần? 

Trả lời: Cầu quỷ thần mà bệnh lành, rõ ràng bệnh 

này do quỷ thần gây nên. Nhưng thọ mạng sau khi 

bệnh  lành,  thì  không  phải  do  quỷ  thần  ban  cho. 

Nếu  thọ  mạng  chưa  hết,  thì  không  cầu  cũng  lành; 

nếu  thọ  mạng  đã  hết,  thì  cầu  cũng  không  lành. 

bệnh do quỷ thần mà ra, chẳng qua là những tà quỷ 

thích máu thịt kia lợi dụng thời cơ kiếm chút thức 

ăn  mà  thôi.  Những  kẻ  ngu  si  lại  vì  vừa  cúng  liền 

được  lành  bệnh,  liền  cho  rằng  đó  là  công  lao  của 

quỷ  thần.  Thấy  không  lâu  sau khi cầu người  bệnh 

chết, lại nói không cầu thần cho sớm, để bệnh chết. 

Loại  người  này,  tôi  tin  chắc  họ  tương  lai  đời  đời 

làm  súc  sanh.  Kinh  Thí  Dụ  nói,  quỷ  thần  có  thể 

biết rõ thọ mạng dài ngắn và tội nghiệp phước báo 

của người, nhưng quỷ thần không thể kéo dài cũng 

không thể tổn giảm thọ mạng của người, không thể 

làm chủ sự giàu sang bần tiện của người, nhưng lại 

có thể khiến cho  người làm ác tạo nghiệp sát sanh. 

Quỷ  thần  nhiễu  loạn  khi  thân  thể  suy  nhược,  tinh 

thần  khốn  đốn,  chẳng  qua  chỉ  là  để  kiếm  ăn  mà 

thôi. 

Giải Thích Mối Nghi Con Hiếu Phụng Dưỡng 

Cha Mẹ, Cúng Tế Tổ Tiên 

Hỏi: Vì tế thần mà sát sanh, hiện tại biết là không 

được, nhưng vì phụng dưỡng cha mẹ mà sát sanh, 

không biết có tội không? 

Trả  lời:  Làm  như  vậy  tội  càng  nặng.  Làm  con, 

phước nhường cha mẹ, tội mình nhận lấy. Hiện tại 

anh không sát sanh cho mình, chỉ vì cha mẹ mà sát 

sanh,  đây  chính  là  mang  tội  về  cho  cha  mẹ.  Thí 

như  pháp  luật  nhà  nước,  mình  không  dám  phạm, 

chẳng lẽ đẩy cha mẹ đi phạm pháp sao? Quỷ thần 

sau khi hưởng hết phước còn phải luân hồi, chẳng 

lẽ phước của cha mẹ anh hưởng mà không hết sao? 

Nếu cha mẹ không thể ăn chay, có thể mua thịt làm 

sẵn  cho  cha  mẹ  ăn.  Nếu  nhất  định  phải  giết,  thì 

đúng là mang thuốc độc cho cha mẹ uống. 

Hỏi:  Nghe  lời  này,  có  người  tức  giận  nói,  hiếu 

đứng đầu trăm nết, sát sanh phụng dưỡng cha mẹ, 

danh chánh ngôn thuận, trời nhất định sẽ không bắt 

tội  người  con  có  hiếu.  Thậm  chí  con  vật  bị  giết, 

thiết  nghĩ  chúng  cũng  không  nhỏ  nhặt  gì  mà  báo 

oán. 

Trả  lời:  Với  một  mình anh,  thì  chỉ  có  hai  cha  mẹ. 

Nếu cả thiên hạ, thì số lượng nhiều hơn số cát sông 

Hằng. Nếu ai cũng vì phụng dưỡng cha mẹ mà sát 

sanh,  thì  xương  sẽ  như  núi,  máu  chảy  thành  biển, 

chẳng  lẽ  đây  không  phải  là  tội?  Hơn  nữa  giết  vô 

lượng  chúng  sanh  như  vậy,  có  dám  chắc  trong  đó 

không  có  cha  mẹ  bà  con  quá  khứ  không?  Giết 

quyến thuộc quá khứ để phụng dưỡng cha mẹ hiện 

tại,  đã  là  điên  đảo  rồi;  huống  hồ  giết  cha  mẹ  quá 

khứ phụng dưỡng cha mẹ hiện tại, không phải càng 

điên  đảo  hơn  sao?  Nếu  nói,  vì  phụng  dưỡng  cha 

mẹ,  trời  nhất  định  sẽ  tha  thứ,  xin  hỏi  trời  chỉ  tha 

thứ  cho  mình  anh,  hay  đều  tha thứ  hết  cho  những 

người  con  có  hiếu  mà  sát  sanh?  Xem  ra  mơ  hồ 

quá! 

Hỏi: Cúng giỗ cha mẹ đã qua đời, là bổn phận của 

con cái. Khi cha mẹ còn sống không ăn chay, hôm 

nay cúng chay, là không hợp lòng cha mẹ. 

Trả lời: Nếu cha mẹ tổ tiên nhờ anh cúng mới no, 

vậy thì trong một năm, kỵ giỗ có mấy  lần, còn lại 

350  ngày  kia,  chẳng  phải  là  họ  đói  sao?  Nếu  350 

ngày  kia  không  đói,  rõ  ràng  cúng  tế  tổ  tiên  chẳng 

qua chỉ là chút tâm thành mà thôi, tâm thành không 

nhất  định  phải  sát  sanh  tạo  nghiệp.  Làm  con,  cha 

mẹ  lao  tâm  cả  đời,  khi  sống  không  lo  báo  hiếu, 

chết  rồi  lại  hại  cha  mẹ  mắc  nợ  nghiệp  sát  bởi  cái 

hư danh hư lợi này, như vậy là đại bất hiếu. Người 

con  hiếu  là  luôn  mang  một  trái  tim  nhân  ái  để 

phụng dưỡng cha mẹ, sau khi cha mẹ qua đời, sát 

sanh hại mạng, đặt máu thịt chúng sanh trước mặt 

cha mẹ, là quá ư khuyết thiếu tâm từ! 

Hỏi: Con cháu giỗ kỵ, tổ tiên có về hưởng không? 

Trả  lời:  Tổ  tiên  nếu  sanh  làm  quỷ,  con  cháu  thập 

phần thành tâm, thì sẽ về hưởng. Nếu tổ tiên sanh 

làm  trời,  thì  không  về  hưởng,  bởi  trên  trời  có  đủ 

thứ khoái lạc. Nếu tổ tiên sanh vào các đường địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh, vì đang thọ khổ, nên cũng 

không  thể  về.  Còn  nếu  sanh  làm  người,  có  quyến 

thuộc khác, cũng sẽ không về. Con cháu hiếu kính, 

chẳng qua chính mình được phước có tâm hiếu mà 

thôi. 

Hỏi:  Nếu  khi  cúng  tế  tổ  tiên  không  về,  có  thần 

khác đến hưởng không? 

Trả lời: Kinh Trường A-hàm nói, phòng xá của tất 

cả mọi người đều có quỷ thần, không có chỗ nào là 

không  có.  Kinh  Ưu  Bà  Tắc  Giới  nói,  nếu  cúng  tế 

nơi  gốc  cây,  thọ  thần  sẽ  đến  hưởng,  cúng  ở  sông 

suối ao hồ, thần sông suối ao hồ sẽ đến hưởng. 

Hỏi:  Trong  lịch  sử  Lương  Võ  Đế  tin  Phật,  khi  tế 

tự,  dùng  bột  nặn  thành  hình  trâu  dê  heo  gà  làm 

thức cúng, đây đại khái là khởi thuỷ của việc cúng 

đồ  chay.  Sau  Lương  Võ  Đế  mất  nước,  có  phải  là 

kết quả của việc tế tự thiếu thành kính của ông ta? 

Trả  lời:  Lương  Võ  Đế  từng  giết  hoàng  thân  quốc 

thích, nước dìm thành Thọ Dương, đây là do sự bất 

nhân của ông ta. Nhưng dùng bột làm tế phẩm, là 

đã mở ra phong khí tốt, đến nay những người cúng 

tế tổ tiên vẫn được lợi ích từ đó. Nếu không có việc 

cúng chay, không biết phải hy sinh bao nhiêu sanh 

mạng, tốn bao nhiêu tiền của. Võ Đế nhờ một niệm 

từ bi, vô hình trung, làm cho thiên hạ tiêu trừ vô số 

nghiệp  sát,  công  đức  này  không  phải  là  nhỏ.  Còn 

Võ Đế về sau mất nước, đây là vận nước như thế. 

Nếu  nói  do  không  dùng  máu  thịt để  cúng,  vậy  thì 

nhà Trần và nhà Tuỳ đều tế bằng heo dê, sao mất 

nước  nhanh  thế?  Có  thể  thấy  quốc  gia  an  nguy 

hoàn toàn không phải dựa vào vật phẩm cúng. 

 Lời  bàn:  Lương  Võ  Đế  sau  khi  lên  ngôi,  bỏ  rượu 

thịt, cần kiệm thương dân, cho dù trong phòng tối 

cũng áo mũ tề chỉnh, mùa hạ không dám cởi trần, 

mỗi  khi  tử  hình,  trai  giới  trước  một  tháng,  khóc 

cho người bị chết. Không khởi binh gây chiến, để 

muôn dân an cư lạc nghiệp, lấy thiên hạ làm công. 

Từ  giai  đoạn  nhà  Tấn  đến  nhà  Tuỳ,  gọi  là  an  ổn, 

nhưng  không  bằng  Võ  Đế,  tại  vị  49 năm,  thọ  đến 

86 tuổi. Con cháu làm quan thời nhà Đường, có 8 

người làm đến tể tướng. Những nhà chép sử vì ông 

ta tín phụng Phật pháp mà có ý chê, giấu nhẹm hết 

công lao và ưu điểm của ông ta, như vậy thật quá 

là không công tâm. 

Giải Thích Mối Nghi Dạy Giết Của Thánh Xưa 

Hỏi: Vua Phục Hy dạy người dệt lưới, đánh cá săn 

thú, như vậy Phục Hy làm không đúng sao? 

Trả  lời:  Đánh  cá  lưới  chim,  nông  dân  trẻ  con  đều 

biết, cần gì Phục Hy phải dạy? Đại khái thời hồng 

hoang, chim thú nhiều, không đề phòng, con người 

khó  sanh  tồn.  Phục  Hy  dạy  dân  phòng  ngự,  chưa 

biết chừng. Nếu không, có thể việc làm ruộng đánh 

cá,  hưng  thịnh  vào  thời  Phục  Hy,  cũng  chưa  biết 

chừng.  Nếu  bảo  Phục  Hy  dạy  người  sát  sanh,  vậy 

thì những thuyền  đánh  cá  vô  lại, đều  là  công  thần 

của  Phục  Hy;  còn  mở  lưới  phóng  sanh,  chuyển 

thành mắc tội nặng. 

Hỏi:  Khổng  Tử  giới  sát,  chẳng  qua  chỉ  là  “không 

kéo  lưới  không  bắn  chim  ngủ  trên  cây”  mà  thôi, 

chớ vẫn câu và bắn. Hiện tại giới trừ hết, chẳng lẽ 

Khổng Tử không đáng noi theo sao? 

Trả  lời:  Anh  có  hiểu  thâm  ý  của  “câu”  và  “bắn” 

của Khổng Tử không? Câu là không trắng trợn bắt 

hàng loạt; bắn là chớ có tuỳ tiện săn bắt. Người đời 

sau  vì dưỡng  và  tế  mà sát  sanh,  cũng  quá coi nhẹ 

thánh  nhân  rồi!  Thử  hỏi,  sở  dĩ  đời  sau  tôn  kính 

Khổng  Tử,  là  do  ngài  giỏi  “câu”,  “bắn”, hay  là  vì 

đạo  đức  của  ngài  không  ai  hơn?  Nếu  tôn  trọng  vì 

sự  câu  bắn  của  ngài,  thì  những  ngư  phủ  thợ  săn, 

giỏi  hơn ngài nhiều.  Nếu  vì  đạo  đức  của ngài  cao 

thượng,  xin  hỏi  đạo  đức  của  anh  có  đuổi  kịp 

Khổng  Tử  không?  Nếu  đạo  đức  đuổi  kịp  Khổng 

Tử,  trước  lấy  câu  bắn  noi  theo  Khổng  Tử,  đây 

giống  như  học  Nhan  Tử,  chỉ  học  cái  đoản  mạng 

của ông ta; học Tăng Tích, chỉ học cái thích ăn táo 

của ông ta. Đội khăn đầu mô phỏng họ Quách, thay 

tên  đổi  họ  mô  phỏng  họ  Lận,  vẫn  không  phải  là 

Quách,  Lận.  Học  tư  tưởng  của  Liễu  Hạ  Huệ,  mới 

có thể làm đại trượng phu nước Lỗ. 

Hỏi: Quân tử lấy người làm quý, súc vật làm tiện; 

lấy quý sát tiện, là lý đương nhiên, bình đẳng như 

nhau, có phải là quá cổ hủ không? 

Trả lời: Đạo thánh hiền đều nói, thiên địa vạn vật, 

với ta vốn là nhất thể. Thí như tay và chân của một 

người,  tuy  phân  quý  tiện,  nhưng  không  thể  dùng 

tay  chặt  chân.  Nếu  chỉ  lấy  trước  mắt  cao  hạ  làm 

quý,  thì  nô  tỳ  ở  nhà  bếp  cũng  biết  mắng  chửi  súc 

sanh, đâu cần quân tử nói quý nói tiện? 

Hỏi:  Thiên  địa  vạn  vật,  vốn  một  thể  với  ta,  ở  đâu 

nói? 

Trả lời: Chưa đọc qua sách của Tử Tư sao? Tử Tư 

nói  “chỉ  có  người  thiên  hạ  chí  thành,  mới  có  thể 

kiệt  tận  thiên  tánh  của  anh  ta;  kiệt  tận  được  thiên 

tánh  của  anh  ta,  thì  có  thể  kiệt  tận  nhân  tánh  của 

mọi người; kiệt tận được nhân tánh của mọi người, 

thì  có  thể  kiệt  tận  vật  tánh  của  vạn  vật;  kiệt  tận 

được vật tánh của vạn vật, thì có thể giúp thiên địa 

dưỡng dục;  giúp  thiên địa dưỡng dục  được,  thì có 

thể ngang hàng với thiên địa. Thể ngoạn mấy chữ 

“thì” một cách tỉ mỉ, đạo lý tự hiểu. 

Giải Thích Mối Nghi Nhân Dân Ái Vật 

Hỏi:  Quân  tử  thân  nhân  dân,  nhân  dân  ái  vật,  khi 

thực  thi  có  thứ  tự  nhất  định.  Đề  xướng  giới  sát 

phóng sanh, chẳng phải từ sau làm tới sao? 

Trả lời: Lời của Mạnh Tử, là thứ tự thân sơ, không 

phải thứ tự trước sau. Nếu nhất định phải làm theo 

thứ tự, thì những người từ nhỏ đã mất cha mẹ, mà 

giúp  cho  bá  tánh;  chưa  đỗ  làm  quan,  mà  phóng 

sanh tu thiện, e mắc tội với cha anh mất! Mạnh Tử 

đâu  có  lời  lẽ  cứng  nhắc  như  vậy.  Huống  hồ  thân, 

nhân, ái ý nghĩa vốn như nhau, không nên chia làm 

ba.  Hữu  Tử  lấy  hiểu  để  làm  gốc  của  nhân,  đây 

chính là nhân và ái không thể phân chia. Mạnh Tử 

nói lấy dê đổi trâu là nhân thuật, đây là nhân và ái 

không  thể  phân  chia.  Khổng  Tử  nói  chặt  cây  giết 

thú phi hiếu, là thân và ái lại không thể phân chia. 

Thí như đầu và chân, tuy có phân cao thấp, nhưng 

chúng  huyết  mạch  nối  liền,  nương  tựa  vào  nhau, 

đâu thể cắt chia chúng ra! 

Hỏi: Nho gia giới sát, chẳng qua nói đến thấy sống 

không  nỡ  thấy  chết,  nghe  tiếng  kêu  không  nỡ  ăn 

thịt. Phật giáo nhất định phải côn trùng không giết, 

vậy thì cũng giống như thuyết kiêm ái của Mặc Tử. 

Trả  lời:  Mặc  tử  lúc  còn  sống,  chưa  hề  nói  qua 

thuyết giới sát. Khảo chứng cổ thư, đều không thấy 

có. Huống hồ chỗ nhầm lẫn của học thuật của ông 

ta,  ở  chỗ  thân  sơ,  không  ở  chỗ  kiêm  ái.  Nếu  cho 

rằng  kiêm  ái  không  đúng,  thì  Khổng  Tử  nói 

“phiếm  ái  chúng”,  Mạnh  tử  nói  “nhân  giả  vô  bất 

ái”,  vậy  thì  xin  hỏi  “phiếm”  và  “vô  bất”  khác  với 

“kiêm” sao? Đến như thuyết “không từ gian khổ”, 

là  hiếu  nhân  không  hiếu  học  mà  đến,  tương  đồng 

với  đạo  lý  “cứu  người  dưới  giếng”.  Chính  mình 

chết mà chẳng cứu được người, kết quả ấy quy tội 

cho  lòng  nhân.  Mạnh  tử  thấy  được  thói  xấu  trong 

đó,  cho  nên  la  trách.  Những  lời  này  chớ  nói  cho 

người vô trí. 

Hỏi: Mạnh tử nói người ta yêu thương con của anh 

mình khác với yêu thương con của hàng xóm, còn 

nhà Phật có thuyết bình đẳng, do đó nói học thuyết 

của Phật gia với Mặc gia tương cận. 

Trả lời: Lời này của Mạnh tử là theo nhân tình mà 

nói, không phải theo bản chất của đạo mà nói. Anh 

không nghe Khổng Tử nói sao? Khổng Tử nói đại 

đạo  thực  hành,  thiên  hạ  làm  công.  Do  đó  mọi 

người  không  chỉ  là  coi  người  thân  của  mình  là 

thân,  mà  là  lấy  người thân của  mình mở  rộng  đến 

người  thân  của  người;  mọi  người  không  chỉ  coi 

con mình là con, mà là lấy con mình mở rộng đến 

con  của người.  Hiện  tại đại đạo  đã mất dần, thiên 

hạ  phân  chia  thành  những  gia  đình  nhỏ,  mỗi  gia 

đình lấy người thân của mình làm thân, lấy con của 

mình  làm  con.  Khổng  Tử  lại  nói,  đại  đạo  thực 

hành, ta không thấy, nhưng có chí đi thực hiện. Từ 

đây có thể thấy được, những lời công kích sâu sắc 

của Mạnh Tử, chính là điều mà Khổng Tử than thở 

ngưỡng  mộ,  lập  chí  muốn  thực  hiện.  Tiến  một 

bước phát huy lời của Khổng Tử, thì giống với trời 

vô  tư  che  đại  địa,  đại  địa  vô  tư  chở  vạn  vật,  nhật 

nguyệt vô tư chiếu tất cả. Tiến một bước phát huy 

lời  của  Mạnh  tử,  thì  thương  yêu  con  của  anh  trai, 

lại  không  như  thương  yêu  con  của  mình.  Do  đó, 

một  niệm  của  Khổng  Tử,  có  thể  mở  rộng,  nhưng 

một  niệm  của  Mạnh  tử,  thì  không  thể  mở  rộng. 

Huống  hồ  danh  giáo  sở  dĩ  bị  phá  hoại,  đều  do 

người người tranh danh đoạt lợi, quá ư tự tư, hoàn 

toàn  chẳng  phải  lo  lắng  tâm  này  quá  vô  tư.  Như 

vậy lời của Khổng Tử, chính là thuốc hay cứu thời 

của nhà Nho ta, còn lời của Mạnh tử, chẳng ích lợi 

gì! Người luận đạo nên lấy Khổng Tử làm chính. 

Giải Thích Mối Nghi Nhân Quả Khác Nhau 

Hỏi:  Người  hộ  sinh  phóng  sinh  được  trường  thọ, 

người  sát  sanh  bị  đoản  mạng,  đây  là  định  lý. 

Nhưng  vì  sao  có  người  hộ  sanh  giới  sát  lại  đoản 

mạng, sát sanh lại trường thọ? 

Trả  lời:  Một  người  làm  thiện  hoặc  làm  ác,  nhất 

định  có  báo  ứng.  Nhưng  quả  báo  đến  nhanh  hay 

chậm, chung quy có ba tình huống: 1. Đời này làm 

đời này  chịu,  2.  Đời này  làm  đời  sau  chịu,  3.  Đời 

này làm nhiều đời sau mới chịu quả báo. Người hộ 

sanh  giới  sát  mà  đoản  mạng,  đây  là  ác  báo  đời 

trước  tạo  quyết  định,  nếu  anh  ta  không  hộ  sinh, 

mạng nhất  định  càng ngắn.  Người hiếu  sát  trường 

thọ, đây là thiện báo đời trước của anh ta, nếu đời 

nay không hiếu sát, mạng càng dài hơn. 

Hỏi:  Có  một  người  nọ  từng  giới  sát  phóng  sanh, 

tụng kinh trì chú, nhưng không thấy có phước báo, 

vì sao? 

Trả  lời:  Quả  báo  có  nhanh  chậm,  phải  nhìn  nhân 

duyên đã chín chưa. Nhân duyên chưa chín mà cầu 

có  phước  báo  liền,  cũng  như  vừa  gieo  giống  mà 

cầu  thu  hoạch,  đương  nhiên  không  thể.  Huống  hồ 

chẳng  phải  hoạ  hoạn  do  quan,  nước  lửa,  trộm 

cướp,  bệnh  tật  mang  lại,  một  người  nào  đó  hôm 

nay  tất cả không  gặp phải,  đó  là  đã có  phước báo 

rồi. Làm sao anh biết đây không phải là phước báo 

anh  ta  có  được  một  cách  âm  thầm  nhờ  giới  sát 

phóng sanh, tụng kinh trì chú? 

Hỏi: Chỉ có đời này làm ác đời này chịu báo, người 

ta  mới  biết  sợ.  Nếu  đời  này  làm  ác  đời  sau  mới 

chịu quả báo, người ta liền cho rằng mơ hồ khó tin. 

Trời  vì  sao  không  làm  cho  người  làm  ác  gặp  quả 

báo liền? 

Trả  lời:  Quả  báo  nhanh  chậm,  do  nghiệp  lực  tự 

thân quyết định. Người thiện tuy đời này làm thiện, 

nhưng quả ác đời trước nay đã chín muồi, thì phải 

chịu  quả  báo  ác  trước.  Người  ác  tuy  đời  này  làm 

ác,  nhưng  quả  thiện  đời  trước  nay  đã  chín  muồi, 

nên  hưởng  quả  báo  lành  trước.  Giống  như  trong 

vườn  trồng  mít  trước  trồng  xoài  sau,  cách  nhau 

thời gian khá xa, dù hết lòng chăm sóc, xoài vẫn có 

trái  sau  mít.  Nếu  nhất  định phải báo ứng  hiện đời 

mới tin nhân quả, như vậy thì ngu xuẩn quá! 

Hỏi:  Một  người  nọ  khi  chưa  tu  phước  thì  cái  gì 

cũng thuận lợi, nhưng sau khi tu thiện thì mọi việc 

đều  trái  nghịch,  đây  có  phải  là  nghiệp  báo  đời 

trước vừa vặn đúng lúc không? 

Trả  lời:  Cũng  có  thể  ác  nghiệp  đời  trước  vừa  vặn 

đúng  lúc,  nhưng  cũng  có  thể  đời  trước  làm  ác, 

đáng  lẽ  bị  quả  báo  nặng,  nhưng  nhờ  đời  hiện  tại 

hành  thiện,  nên  quả  báo  nặng  chuyển  thành  nhẹ. 

Giống như tù nhân bị án tử hình, đến mùa thu mới 

ra  pháp  trường,  thời  gian  tử  hình  tuy  chưa  tới, 

nhưng  nhờ  có  quý  nhân  đắc  lực  giúp  đỡ,  nên 

chuyển thành bị đánh 90 gậy, sau khi bị đánh liền 

được thả. 

Hỏi:  Người  bố  thí  tương  lai  nhất  định  giàu  có, 

người  tham  lam  keo  kiệt  tương  lai  nhất  định  bần 

cùng,  đây  là  lý  đương  nhiên.  Nhưng  hôm  nay 

những người thích bố thí làm việc lành phần nhiều 

nghèo cùng, giàu có lại phần nhiều keo kiệt, đây là 

vì sao? 

Trả lời: Người ta ở vào hoàn cảnh nghịch thì chịu 

suy  tư,  suy  tư  thì  có  thể  tăng  trưởng  thiện  tâm. 

Người  ta  ở  vào  hoàn  cảnh  thuận  thì  khoái  lạc, 

khoái lạc nhiều thì tự nhiên quên điều thiện. Quên 

mất  điều  thiện  thì  sẽ  khởi  tâm  ác,  đây  là  lý  tự 

nhiên.  Huống  hồ  chuyện  luân  hồi,  làm  nhân  quả 

qua lại, bần khổ mà keo kiệt đời sau lại càng khổ; 

giàu sang mà ham bố thí, đời sau lại càng giàu, cứ 

như  vậy  giàu  nghèo  lại  càng  cách  xa.  Kinh 

“Nghiệp Báo Sai Biệt” nói, nếu người nào thường 

bố  thí,  nhưng  sau  khi  bố  thí  lại  hối  hận,  đời  sau 

trước giàu sau nghèo; nếu người nào khuyên người 

ít bố  thí, nhưng  sau  khi bố  thí  trong tâm hoan hỷ, 

đời  sau  trước  nghèo  sau  giàu.  Có  người  đời  trước 

tuy từng bố thí, nhưng chưa gặp phước điền, bố thí 

không  như  pháp,  do  đó  quả  báo  nhỏ  nhoi,  vừa 

được liền hết, nhưng nhờ có thói quen bố thí, nên 

tuy  nghèo  vẫn  thích  bố  thí.  Có  người  keo  kiệt, 

nhưng gặp thiện tri thức chỉ dẫn, tình cờ bố thí một 

lần, nhờ bố thí như pháp, gặp phước điền, nên đời 

sau  giàu  có,  nhưng  do  không  có  thói  quen  bố  thí, 

nên tuy giàu mà lại rất keo kiệt. 

Hỏi:  Người  sát  sanh,  làm  cho  súc  sanh  không  thể 

bảo tồn nòi giống, đáng phải bị quả báo tuyệt hậu; 

tuy  nhiên,  ngư  dân  nghiệp  sát  rất  nặng,  vì  sao  cứ 

đông con cái? 

Trả lời: Con cái ở đời, có người vì phước báo mà 

đến, cũng có người vì nghiệp báo mà đến. Ngư dân 

vì  cơm  áo  mà  rộng  tạo  nghiệp  sát,  do  nghiệp  lực 

chiêu cảm, sẽ có quyến thuộc ác đến đòi nợ. Chúng 

ăn chúng mặc, làm cho ngày đêm lao khổ mà nhập 

không đủ chi. Con cái càng nhiều, gánh nặng càng 

nặng.  Anh  không  thấy  heo  gà  chó  dê,  mỗi  lần 

mang  thai  sanh  một  bầy,  còn  tiên  trên  trời  vĩnh 

viễn đâu có sanh con, chúng ta nên nghĩ một chút 

về đạo lý ấy. 

Hỏi: Người ta sanh ra ở đời, nên học cổ thánh tiên 

hiền, trên noi gương trung với nước, dưới làm phúc 

với bá tánh, như vậy tự nhiên sẽ được phú quý. Về 

thuyết  nhân  quả  báo  ứng,  có  quan  hệ  gì  với  nhân 

tâm thế đạo? 

Trả  lời:  Lý  nhân  quả  chính  là đạo của  thánh hiền. 

Sách nho nói, “làm thiện được cát tường, làm ác bị 

tai ương”, làm thiện làm ác là nhân, được phước bị 

hoạ là quả. Kinh Dịch nói: “Cát hung tiêu trưởng”. 

Trong  kinh  Phật  nói  nhân  quả,  thật  ra  cùng  một 

đạo  lý  mà  thôi,  chỉ  có  cách  nói  khác  nhau.  Thời 

mạt pháp, lòng người bại hoại, làm xằng làm bậy, 

chẳng  sợ  phép  nước,  không  cần  liêm  sỉ,  nhưng 

những  người  những  lúc  yên  tĩnh  nghĩ  lại  sợ  hãi 

không dám tiếp tục làm ác, đều là những người có 

tin chút nhân quả, sợ bị quả báo. Nếu nói chết rồi 

là  hết,  thiện  ác  không  có  quả  báo,  người  đời  liền 

chẳng chút kiêng nể; cho rằng thánh hiền tự chuốc 

khổ, mà vi phạm phá hoại kỷ cương không việc ác 

nào mà không làm, thì thiên hạ sẽ học theo người 

ác  mất.  Người  thời  nay  nói  thánh  nói  hiền,  mà 

không  bao  giờ  đề  cập  đến  nhân  quả,  hạng  người 

này  cách  đạo  thánh  hiền  xa  mấy  ngàn  vạn  dặm! 

Năm Vĩnh Gia thứ 4 đời nhà Tấn, Phật Đồ Trừng 

người  Thiên  Trúc  đến  Lạc  Dương,  thấy  tính  cách 

Thạch  Lặc  tàn  nhẫn  hiếu  sát,  liền  muốn  cảm  hoá 

ông ta. Thạch Lặc hỏi Phật pháp có linh nghiệm gì 

không,  Phật  Đồ  Trừng  biết  Thạch  Lặc  không  biết 

Phật pháp, chỉ có thể dùng thần thông làm cho ông 

ta tín phục mà thôi; liền lấy một cái bát đựng đầy 

nước,  đốt  hương  trì  chú,  trong  bát  nở  ra  một  đoá 

hoa sen xanh. Sau này mỗi khi Thạch Lặc sắp giết 

người,  Phật  Đồ  Trừng  liền  giảng  nhân  quả  báo 

ứng, cứu được biết bao nhiêu người.  Lại như Chu 

Ngung  thời  Nam  Tống,  thấy  Minh  Đế  giết  người 

dùng  ngục  hình  rất  tàn  nhẫn,  nhưng  không  dám 

khuyên trực tiếp, liền đọc những câu chuyện nhân 

quả trong kinh, Minh Đế nghe liền sợ nhân quả báo 

ứng mà hối cải. Học thuyết nhân quả có sức mạnh 

uy  hiếp  này,  không  cần  khen  thưởng  mà  có  thể 

khuyến hoá người đời, không cần trừng phạt mà có 

thể làm cho người sợ. Bởi vì tin nhân quả, dần dần 

bước  lên  chánh  đạo,  nhưng  còn  chưa  biết  học 

thuyết  nhân  quả  phát  xuất  từ  đâu,  không  biết  đây 

chính là lời dạy của đức Phật đối với thế nhân. 

Giải Thích Mối Nghi Có Hay Không Có Ác Đạo 

Hỏi:  Con  người  là  tối  linh  của  vạn  vật,  nhưng  lại 

thường luôn ân oán điên đảo, trong khi đó súc sanh 

ngu muội, ngược lại ân oán rõ ràng, là vì sao? 

Trả lời: Báo ân báo oán, có cái nghĩ bàn được, có 

cái không  thể  nghĩ bàn được. Biết  ân  biết  oán  mà 

báo,  đây  là  nghĩ  bàn  được.  Không  biết  có  ân, 

nhưng đời trước có thiện duyên với ta, đời nay gặp 

nhau tự nhiên vui vẻ, không sanh hiềm khích. Còn 

đời trước có ác duyên với ta, đời nay gặp nhau tự 

nhiên sanh hiềm khích. Đây đều là không thể nghĩ 

bàn  được.  Quả  báo  của  nghiệp  sát  có  nhanh  có 

chậm,  một  mai  nghiệp  duyên  thành  thục,  bất  luận 

trời người quỷ thần, đều không tránh khỏi. Giả sử 

sang  đời  vị  lai,  kẻ  giết  sanh  làm  người,  kẻ  bị  giết 

sanh  làm  súc  sanh,  thì  quả  báo  đưa  tới  là  rắn  cắn 

hổ vồ. Nếu kẻ  giết làm người, kẻ bị giết làm quỷ, 

thì  quả  báo  đưa  tới  là  bệnh  dịch,  chết  yểu.  Nếu 

người  giết  làm  người,  kẻ  bị  giết  làm  thần, thì  quả 

báo đưa tới là tai ương, bệnh tật, bạo tử. Nếu người 

giết  làm  thường  dân,  kẻ  bị  giết  làm  quan,  thì  quả 

báo đưa tới là lao ngục, án oan. Nếu người giết làm 

lính,  kẻ  bị  giết  làm  tướng,  thì  quả  báo  đưa  tới  là 

đao thương chết trận. Nếu người giết sanh lên trời, 

kẻ  bị  giết  sanh  làm  A-tu-la  hoặc  người  giết  sanh 

làm  A-tu-la,  kẻ  bị  giết  sanh  lên  trời,  thì  quả  báo 

đưa tới là đại địa chấn động, đồi núi ngả nghiêng, 

chiến tranh thuỷ lục. Người đời hễ gặp hoạn nạn là 

oán trời trách người, đâu biết tất cả đều có nguyên 

nhân. 

Hỏi:  Thuyết  địa  ngục,  chẳng  qua  là  để  khuyên 

người hướng thiện, đâu có thật! 

Trả  lời:  Dương  thế  có  lao  ngục,  thì  âm  gian  cũng 

có  địa  ngục.  Phật  tuy  khuyên  người  làm  thiện, 

nhưng tuyệt đối không lừa dối người. Vương Long 

Thư nói, người đời nói dối, không vì lợi thì cũng vì 

sợ.  Phật coi  vương  vị  như  giẻ  rách,  vàng  bạc  như 

gạch ngói, thì cầu lợi cái gì? Phật coi đao kiếm cắt 

thân như cắt hư không, mãnh hoả đốt thân như đốt 

hình bóng, thì sợ cái gì? Phật không nói dối, cũng 

không  cần  nói  dối.  Phật-đà  vô  lượng  kiếp  trước, 

từng làm vua trời Đao-lợi, tên Thiện Nhật Nguyệt 

Quang, thế giới này tên San Hô Trì, cả thế giới đều 

hiếu sát. Đức Phật bèn biến làm một Dạ-xoa đi ăn 

xin; mọi người sợ hỏi ăn gì, dạ-xoa trả lời muốn ăn 

người hiếu sát. Mỗi khi đến lò mổ, ngài biến hoá ra 

người rồi bắt ăn thịt, mọi người rất sợ hãi, ồ ạt giới 

sát. Phật nói, Ta làm như vậy giáo hoá được vô số 

người, nhưng vẫn vì dối người mà bị quả báo. Từ 

đó  thấy  được,  Phật  đâu  có  loạn  thuyết  chuyện  địa 

ngục. 

Hỏi: Nếu nói không có địa ngục, vậy thì những kẻ 

ăn xin đói rách, chính là ngạ quỷ; kẻ bị tù tội gông 

cùm,  chính  là  đang  ở  trong  địa  ngục;  súc  sanh  bị 

giết  mổ,  chính  là  leo  lên  núi  đao  rừng  kiếm;  súc 

sanh  bị  chiên  nấu,  chính  là  vào  vạc  dầu  sôi,  nào 

thật  có  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  vạc  dầu,  núi  đao,  rừng 

kiếm! 

Trả lời: Cách nói này dường như đúng mà sai. Nói 

ngay  nơi  cuộc  đời  có  địa  ngục,  điều  này  đúng. 

Nhưng nếu nói ngoài địa ngục trần gian, không có 

địa ngục nào khác, thì sai. Thí như hạng người ngu 

si  được  dụ  làm  súc  sanh,  chẳng  lẽ  nói  người  này 

chính  là  súc  sanh;  ngoài  ra  không  có  súc  sanh 

mang lông đội sừng sao? Xưa kia Tư Mã Ôn Công 

giải  kệ  thiền,  cho  rằng  quân  tử  phóng  khoáng  là 

thiên đường, tiểu nhân thường ưu sầu là địa ngục, 

đại sư Liên Trì cười cách nói này, cho rằng ông ta 

sai ở chỗ phá nhân quả. Nếu điều anh nói là đúng, 

vậy  thì  kinh  điển  của  Phật  đều  là  dối  người  hết 

sao? 

Hỏi: Địa ngục cố nhiên là có, nhưng sách nhà nho 

không  có  ghi  lại, do đó  người học nho  không nên 

thường nói về địa ngục. 

Trả  lời:  Tránh  không  nói,  chi  bằng  tránh  trồng 

nhân địa ngục. Có được con đường tránh địa ngục, 

thì  khuyên  người  không  nói  về  địa  ngục,  cũng 

được.  Nếu  không,  ngậm  miệng  không  nói,  có  ích 

gì cho người cho mình đâu? 

Giải Thích Mối Nghi Ăn Chay Dứt Thịt 

Hỏi:  Sát  sanh  hại  mạng,  cố  nhiên  là  tội  rất  lớn; 

nhưng ăn thịt đâu có tội gì. Trong kinh nói, ăn thịt 

chắc chắn bị ác báo, vậy thì pháp luật âm gian hà 

khắc quá! 

Trả lời: Chẳng phải chỉ pháp luật âm gian hà khắc, 

pháp  luật  thế  gian  cũng  hà  khắc  chẳng  kém.  Nếu 

lấy trộm cắp dụ cho sát sanh, lấy tổ chim dụ cho ăn 

thịt; trộm cắp và lấy tổ chim khác nhau bao nhiêu? 

Đức  Phật  nói  với  Bồ-tát  Đại  Huệ,  có  vô  số  lý  do 

không nên ăn thịt. Tất cả chúng sanh luân hồi trong 

sáu  đường,  làm  quyến  thuộc  qua  lại,  nghĩ  chúng 

sanh  là  người  thân,  không  nên  ăn  thịt.  Máu  thịt 

tanh hôi dơ uế, người ăn thịt thiên thần tránh xa, vì 

lý do này không nên ăn thịt. Trong miệng người ăn 

thịt  hôi  dơ,  thường  gặp  ác  mộng,  vì  lý  do  này 

không nên ăn thịt. Mùi của người ăn thịt nồng nặc, 

ở trong núi rừng hổ lang từ xa có thể đánh hơi, vì 

lý do này không nên ăn thịt. 

Hỏi:  Ăn  mặc  đời  này  đều  do  đời  trước,  phước 

nhiều  thì  hưởng  dụng  nhiều.  Ăn  chay  chính  do 

phước bạc. 

Trả  lời:  Ăn  thịt  là  lộc  của  bạn,  không  ăn  thịt  là 

phước của bạn. Giới sát ăn chay là nhờ phước dày. 

Nếu nói chỉ cần có thể vào miệng chính là phước, 

vậy thì gà ăn rết, hạc ăn giun, con người ngược lại 

phước không bằng gà và hạc. 

Hỏi:  Tin  mấy  lời  này,  quả  là  phải  ăn  chay  mới 

được.  Nhưng  xin  hỏi,  Khổng  Tử  có  ăn  chay 

không? 

Trả lời: Khổng Tử ăn chay. Kinh Thư nói, trai giới 

nhất định  thay  đổi  thức ăn,  đây  là  việc  Khổng  Tử 

rất  cẩn thận.  Lễ  Ký  nói,  trì trai  đối  với  bên trong, 

tán trai đối với bên ngoài, những điều này có ghi rõ 

ràng trong cổ thư, có thể tra khảo. Nhất định phải 

trai giới, sau đó mới có thể cảm ứng với thần minh, 

vậy  thì ăn  thịt đúng  là dơ uế.  Người thời  nay  mọi 

việc không bằng Khổng Tử, lại không trì trai giới, 

mà  lấy  lý  do  nơi  Khổng  Tử,  có  phải  muốn  lấy  ăn 

thịt làm cửa nhập thánh không? 

Hỏi:  Người  có  học  thức  xử  thế,  phải  có  mục  tiêu 

lớn,  làm  sự  nghiệp  lớn,  nếu  câu  nệ  vào  không  ăn 

thịt uống rượu, thì có khác gì những kẻ ngu muội? 

Trả  lời:  Trong  10  người  ngu  muội  trai  giới  khó 

được  một  hai,  còn  người  ăn  thịt  thì  lại  khắp  nơi. 

Chẳng  lẽ  chỉ  có  người  ăn  chay  ngu  muội,  còn 

người ăn thịt không ngu muội sao? Xin hỏi từ xưa 

đến  nay  những  người  đại  gian  ác  kia  có  ăn  chay 

không? Không. Lại xin hỏi, những kẻ đao phủ, đồ 

tể cho đến bọn lưu manh vô lại có ăn chay không? 

Cũng  không.  Do  đó  có  thể  biết  những  người  ăn 

chay là người gì rồi. 

Hỏi: Ích lợi của ăn chay tôi đã biết rồi. Nhưng suy 

dinh dưỡng, thân thể gầy gò, làm sao? 

Trả lời: Chân thân mới là trọng, thân giả là khinh. 

Hỏi:  Ngũ  vị  tân do đất  sanh  ra,  vì  sao  cũng  kiêng 

luôn? 

Trả  lời:  Bởi  vì  chúng  có  mùi  hôi,  có  khả  năng 

chướng  ngại  tu  hành.  Người  ăn  ngũ  vị  tân  chư 

thiên tránh. Ngũ vị tân chín ăn vào giúp tăng dâm 

dục, ngũ vị tân sống dễ nóng tính. Ngoài ra, người 

ăn ngũ vị tân ma quỷ nghe mùi đêm đến liếm môi. 

Hỏi:  Có  người  nói  tôi  tuy  không  ăn  chay,  nhưng 

còn hơn người ăn chay mà ngã mặn. Có người nói 

tuy  tôi  ăn  chay  ngã  mặn,  nhưng  vẫn  hơn  người 

không ăn chay. Xin hỏi hơn kém thế nào? 

Trả lời: Thí như con đường làm quan, những người 

không ăn chay ấy, chính là những người chưa vào 

con  đường  làm  quan.  Những  người  ăn  chay  ngã 

mặn, chính là những người đã làm quan nhưng lại 

bị cách chức. Vừa ăn chay liền ngã mặn, như mới 

vào triều làm quan liền bị đi đày; ăn lâu ngã mặn, 

như  trước  kia  có  quyền  lớn  trong  tay,  bỗng  thất 

nghiệp về vườn. 

Hỏi:  Tôi  rất  muốn  ăn  chay,  nhưng  trước  mặt  đầy 

món ngon, thường không kìm được muốn ăn, phải 

làm sao? 

Trả lời: Quán năm pháp bất tịnh, liền không muốn 

ăn nữa. 1. Quán chủng tử bất tịnh, thịt đều từ máu 

huyết chúng sanh mà ra, 2. Quán món ăn bất tịnh, 

những thứ heo dê ăn vào toàn là cám bã phẩn uế, 3. 

Quán chỗ ở bất tịnh, trong chuồng phẩn uế dơ dáy, 

4. Quán trong ruột bất tịnh, trong ruột tanh hôi, cứt 

đái nhét đầy, 5. Quán sau khi chết bất tịnh, khi thối 

rữa không khác gì người chết. 

Giải Thích Mối Nghi Giáo Lý Phật Khó Tin 

Hỏi:  Anh  trình  bày  và  phân  tính  về  giới  sát,  luôn 

dẫn kinh Phật, vậy thì giáo lý Phật dường như đáng 

tin. Nhưng Sở Vương Anh ban đầu tín phụng Phật 

giáo, vì sao lại gặp hoạ? 

Trả  lời:  Sở  Vương  Anh  gặp  hoạ,  là  do  không  tín 

phụng pháp. Một khi đã tin theo Phật, thì phải kính 

thuận  lời  Phật.  Phật dạy  con  hiếu, thần  trung.  Lời 

dạy rõ ràng, khắp cả đại tạng. Vua Sở đã kính Phật 

pháp, lại mưu tính làm loạn, chính là tội nhân cửa 

Phật, làm sao được sự gia hộ của Phật? Những lời 

không  hợp  chánh  pháp,  người  quân  tử  còn  không 

nói,  huống  hồ  là  Phật,  lại  vì  bè  đảng  riêng  tư  mà 

làm  ngược  lại  với  pháp  của  mình  sao?  Những 

người  nông  cạn  viện  cớ  để  huỷ  báng  Phật,  có  thể 

thấy được kiến thức nông cạn của anh ta. 

Hỏi: Vua Sở gặp hoạ, đã nói rồi. Nhưng Lương Võ 

Đế  tín  phụng  Phật,  cuối  cùng  chết  đói  ở  Đài 

Thành, là vì sao? 

Trả lời: Chết đói ở Đài Thành là nhà nho đồn đại. 

Khảo  chứng  sử  tịch,  Hầu  Cảnh  đánh  chiếm  Đài 

Thành, thấy Võ Đế trong Thái Cấp Đông cung, sắc 

mặt không đổi, Hầu Cảnh không dám nhìn lên, trở 

về báo cho Vương Tăng Quý, nói có “thiên oai nan 

phạm, không dám gặp lại”. Sau Võ Đế muốn điều 

gì, cũng không được toại ý, ăn uống cũng bị Cảnh 

Công  cắt  giảm.  Vương  Quan  dâng  lên  mấy  trăm 

cái  trứng  gà,  Võ  Đế  đắng  miệng  xin  mật,  không 

cho, Võ Đế “hít hà” một cách sân si, rồi chết. Vua 

nói  đắng  miệng,  thì  biết  không  phải  là  đói;  vua 

muốn ăn  mật,  thì biết  không phải chống  đói; thức 

ăn chỉ nói  cắt  giảm,  rõ  ràng không phải  giam đói. 

Vương gia, thức ăn thừa của họ, cũng đủ ăn no cho 

mấy người, đâu như nô tỳ, cắt giảm là đói!  Trứng 

gà đến mấy trăm cái, thì những thực vật khác chắc 

chắn  cũng tương đương.  Đâu  thể  có mấy  trăm  cái 

trứng  gà  bên  cạnh,  mà  bảo  là  chết  đói  được?  Ôi! 

Hàng tu mi nam tử xưa nay trong thiên hạ, tự cho 

là rất nhiều. Nhưng, chỉ một đoạn văn này, lại lấy 

tai  làm  mắt,  không  chịu  đọc  qua  nguyên  văn, 

huống hồ nghĩa kinh thâm áo khác! 

Hỏi:  Sử  luận  sau  này,  đều  nói  Võ  Đế  xả  thân,  xả 

luôn cả thiên hạ, tôi nghĩ không nên. 

Trả lời: Từ xưa đến nay, bất kể hiền ngu, chưa ai là 

không xả thân. “Ba tấc hơi dùng vào ngàn việc, vô 

thường  hễ  đến  vạn  sự  thôi”.  Người  đời  sau  tuy 

cười Võ Đế xả thân, không biết thân mình, cũng đã 

sớm  xả.  Hiện  tại  mình  đang  khoẻ  mạnh,  liền  cho 

Võ  Đế  xả  thân  là  sai,  không  biết  tương  lai  chính 

mình  cũng  chắc  chắn  có  một  ngày  xả  thân  trong 

lục đạo. Kẻ huỷ báng Phật, xả thân trong địa ngục; 

kẻ huỷ báng pháp, xả thân trong đường ngạ quỷ; kẻ 

huỷ  báng  tăng,  xả  thân  trong  loài  bàng  sanh.  Lúc 

đó, muốn xả thân ở chùa Đồng Thái e cũng không 

được! 

 Lời bàn: Những sách do Cựu Giám, Tăng Sử, Kim 

Thang  viết,  đều  ghi  Đại  Thông  Nguyên  niên,  sau 

khi xây xong chùa Đồng Thái to lớn, Lương Võ Đế 

vào  chùa,  xả  thân  ba  ngày,  quần  thần  đều  bố  thí 

tiền  tài  chuộc  về.  Trung  Đại  Thông  Nguyên  niên, 

Võ  Đế  lại  vào  chùa  Đồng  Thái,  giảng  kinh  Niết-

bàn,  chẳng  phải  xả  thân  nữa.  Đời  đồn  ba  lần  xả 

thân, là sai. Lại thêm hai chữ “hầu hạ”, lại nói quần 

thần bỏ tiền bạc ra chuộc, có hơi khoa trương, có ý 

huỷ  báng.  Ôi!  Thời  Khổng  Tử,  người  viết  sử  đã 

không  công  tâm,  làm  sao  có  thể  hy  vọng  sử  quan 

đời sau, không tuỳ tục vì khen chê? 

Hỏi:  Sự  nhầm  lẫn  Lương  Võ  Đế  chết  đói,  đã  rõ. 

Nhưng chư Phật Bồ-tát, cứu khổ tầm thanh, Võ Đế 

xả thân phụng Phật như thế, sao không cứu? 

Trả  lời:  Xả  ở  nơi  tâm,  không  phải  ở  nơi  thân.  Võ 

Đế thân tuy xả, nhưng tâm chưa xả. Nếu một lòng 

xuất thế, liền bỏ thiên hạ như vứt giẻ rách. Tại sao 

lại còn vào lúc tuổi già, chiêu nạp Hầu Cảnh, mưu 

đồ chiếm lấy Trung Nguyên? Từ đó thấy được, biết 

ba  ngày  xả  thân,  có  chút  niệm  cầu  phước,  hoàn 

toàn chẳng phải  một  lòng  xuất thế. Dù  vậy,  tất  cả 

công  đức  chép  kinh  tạo  tự  của  ông  ta,  cũng  đã 

không thể phai mờ. Cho nên tuy gặp phản nghịch, 

nhưng cũng chết vào tuổi khá cao, không thể nói là 

không có phước. Thời Xuân Thu, những người hận 

Khổng  Tử  nhất,  không  ai  qua  Đạo  Chích,  Hoàn 

Đồi.  Nhưng  hai  người  ấy,  một  người  chết  tuổi  rất 

cao,  một  người  làm  quan  Tư  Mã.  Những  người 

kính  tin  Khổng  Tử,  không  ai  qua  Nhan  Uyên, 

Nhiễm Bá Ngưu, Tử Lộ, nhưng ba người này, hoặc 

đoản  mạng,  mắc  bệnh  hiểm  nghèo,  hoặc  gặp  nạn, 

bị  xử  chết,  điều  này  lại  phải  nói  thế  nào?  Định 

nghiệp  khó  chuyển,  trong  kinh  Phật  đã  nói  rất  rõ. 

Biến loạn Đài Thành, chớ có nghi ngờ. 

Thiền sư Chí Công khi sắp viên tịch, đến nội cung 

cáo biệt Võ Đế. Võ Đế thất kinh, hỏi vận nước thế 

nào.  Thiền  sư  không  trả  lời,  chỉ  chỉ  vào  hầu  (yết 

hầu) và cảnh (cổ) của vua gợi  ý. Vua không hiểu, 

lại  hỏi.  Sư  nói:  “Tháp  lão  tăng  hoại,  thì  thiên  hạ 

của  bệ  hạ  cũng  hoại”.  Thiền  sư  viên  tịch,  Võ  Đế 

xây  tháp  ở  chung  Sơn.  Công  trình  đã  xong,  bỗng 

vua  nghĩ:  “Tháp  gỗ  làm  sao  lâu  dài  được?”  Cho 

xây lại, thay tháp đá, hy vọng lâu dài không hoại. 

Dỡ tháp chưa xong, thì lính của Cảnh Hầu đã đánh 

vào. Số mạng đã định, khó mà tránh thoát. 

Thêm: Phật nói tất cả do tâm tạo, tại sao Lương Võ 

Đế  không  thể  cải  tạo  vận  mạng  của  mình?  Phật 

pháp  cho  rằng,  con  người  có  định  mệnh,  định 

mệnh đây chính là do nhân quả ba đời quyết định. 

Một người một đời phải hết sức cải tạo vận mạng 

của  mình,  đây  là  bản  chất  của  Phật  giáo.  Nhưng, 

những  người  không  có  ý  chí,  luôn  chạy  theo  vận 

mạng. Nhất là đại kiếp nạn, không có sức đại hùng 

thì khó mà thay đổi. Trước khi thiền sư Chí Công 

viên tịch, đã thấy kiếp nạn của Lương Võ Đế hiện 

ra  trước  mắt,  thế  khó  thay  đổi,  đã  thành  cục  diện 

không thể thay đổi, cho nên đã khẳng định khi tháp 

hoại, giang sơn của Võ Đế liền hoại. 

Hỏi:  Nhà  nho  chúng  ta  đã  học  theo  Khổng  Tử, 

trách nhiệm là bài xích dị đoan, ngài ngược lại bao 

che, là vì sao? 

Trả lời: Anh hoàn toàn không biết thế nào gọi là dị 

đoan.  Đại  phương  hướng  của  dị  đoan  là  đi  ngược 

lại  với  thánh  nhân.  Ví  dụ:  Trắc  ẩn  là  đoan  của 

nhân,  vô  trắc  ẩn  chính  là  dị  đoan;  xấu  hổ  và  căm 

giận là đoan của nghĩa, không xấu hổ và căm giận 

chính  là  dị  đoan.  Khổng  Tử  không  có  bốn  tật: 

không suy đoán vu vơ, không khẳng định tuyệt đối, 

không  câu  nệ  cố  chấp,  không  chỉ  ta  là  đúng;  có 

chính là dị đoan. Đạo ta một mà quán thông tất cả, 

không nhất quán chính là dị đoan. Tống Hiếu Tông 

nói: “Năm giới của nhà Phật chính là Ngũ thường 

của  nhà  Nho”.  Đạo  của  Khổng  Tử,  rất  gần  với 

chúng ta. Người thời nay không tìm rõ nguyên do, 

vừa nghe thuyết từ bi của nhà Phật, liền nhất định 

phản đối, mà “nhân” của nhà Nho ta, mất ngay tại 

đây; vừa nghe giới trộm cắp, tà dâm của nhà Phật, 

liền nhất định phản đối, mà “nghĩa” của nhà nho ta, 

tiêu vong ngay tại đây; vừa nghe giới không vọng 

ngữ  của  nhà  Phật,  nhất  định  phải  phản  đối,  mà 

“trọng tín” của nhà nho ta, liền diệt vong ngay tại 

đây. Chẳng phải muốn bảo vệ đạo mà ngược lại hại 

đạo  sao?  Huống  hồ  đạo  của  thánh  hiền,  chí  công 

vô tư, Nghiêu quả thật khiêm tốn cung kính người, 

nhường  cho  người  phần  hiền,  ánh  sáng  của  ngài 

cũng chiếu khắp thiên hạ; Thuấn thì bỏ ý kiến của 

mình,  theo  chủ  trương  của  người;  Hạ  Võ  không 

kiêu  căng  không  khoe  công  lao,  Văn  Vương  cầu 

đạo  không  ngừng  nghỉ,  chưa  từng  loại  trừ  nhau. 

Mạnh  tử  gạt  bỏ  bài  bác  Dương-Mặc,  cũng  là  vạn 

bất đắc dĩ. Thí như đại Hoàng Ba Đậu, thầy thuốc 

có  lúc  dùng  nó,  không  phải  là  thứ  ngày  nào  cũng 

cần.  Nếu  nói  công  lao  của  Mạnh  tử,  hoàn  toàn  ở 

chỗ gạt bỏ bài bác Dương-Mặc, vậy thì năm đó nếu 

không có Dương-Mặc, Mạnh tử sẽ không có công 

lao,  Mạnh  tử  cũng  sẽ  không  được  lưu  danh  muôn 

thuở.  Từ  đó  cho  thấy,  học  thuyết  của  họ  Mạnh 

truyền nhau, gia miếu họ Mạnh đời đời hương hoả 

thạnh vượng, vĩnh viễn không suy bại, không phải 

chính nhờ âm đức của Dương-Mặc sao? Tống Nho 

thua kém Mạnh tử, nhưng sự sân si của họ, ngược 

lại  hơn  Mạnh  tử;  người  thời  nay  thua  kém  Tống 

Nho,  nhưng  sự  sân  si  của  người  thời  nay,  lại  hơn 

Tống  Nho.  Từ  nay  về  sau,  không  biết  sẽ  còn  đi 

xuống  như  thế  nào  nữa?  Tôi  lo  sợ  cho  điều  này, 

buộc phải nói đến đây, khen tôi chê tôi, cũng được! 

Vạn Thiện Tiên tư Tập Quyển 4 

Giới Sát Phóng Sanh 

GIỚI SÁT 

Người đời ăn thịt, có người cho đó là lý tất nhiên, 

cho  nên  đã  mặc  tình  giết  hại,  gây  biết  bao  oan 

nghiệp. Lâu thành thói quen, không biết tỉnh giác. 

Người xưa có nói, đã làm đau khổ chảy nước mắt 

không thôi là vậy! Nay tính sự mê chấp ấy, lược có 

bảy điều như dưới đây: 

Với  người  trí,  thì  người  ăn  thịt,  là  chuyện  lạ. 

Nhưng sở dĩ không thấy lạ, là vì gia thế nhiều đời 

thành quen, làng xóm lấy đó thành tục. Thói quen 

đã lâu, không biết đó là trái, mà ngược lại còn cho 

là  đúng, thì  đâu  có  gì  là  lạ?  Nếu  có  kẻ  giết  người 

ăn thịt,  thì  bị pháp  luật  trị  tội ngay,  vì  sao?  Vì  đó 

không phải là thói quen. Cái thói quen không biết 

là  lỗi  này,  đã  làm  đau  khổ  chảy  nước  mắt  không 

thôi vậy! 

1.  Sinh nhật không nên sát sanh: thương thay 

cha  mẹ,  sanh  ta  nhọc  nhằn,  giờ  ta  vừa  sanh 

ra, cũng chính là ngày cha mẹ mất. Ngày ấy, 

phải nên giới sát ăn chay, làm các việc phước 

thiện,  khiến  cho  cha  mẹ  quá  cố  sớm  được 

siêu  thăng,  cha  mẹ  hiện  tại  tăng  diên  phước 

thọ.  Sao  vội  quên  ơn  ấy,  sát  hại  sanh  linh, 

trên  thì  để  lại  hoạ  hại  cho  người  thân,  dưới 

thì bất lợi cho mình.  Cái thói quen không biết 

 là  lỗi  này,  đã  làm  đau  khổ  chảy  nước  mắt 

 không thôi vậy! 

Vua  Đường  Thái  Tông  là  chủ  của  một  vạn  cỗ  xe, 

ngày  sinh  nhật  còn  không  tổ  chức;  Điền  Xá  Ông 

thu  được  mười  đấu  thóc,  liền  mời  khách  đầy  nhà, 

yến tiệc ngày này sang ngày khác, không biết việc 

ấy có đáng không? thời nay có người sinh nhật mời 

trai  tăng  tụng  kinh,  làm  các  phước  thiện,  điều  đó 

hay lắm! 

2.  Sanh  con  không  nên  sát  sanh:  người  đời 

không có con thì khổ, có con liền vui. Không 

nghĩ  cầm  thú  cũng  vậy,  chúng  cũng  biết  vui 

khi  có  con.  Vậy  mà  ta  vui  khi  sanh  con,  lại 

giết con cầm thú, tâm có an chăng? Khi sanh 

con cái, không tích phước cho chúng, ngược 

lại  còn  sát  sanh  tạo  nghiệp,  như  vậy  là  dại 

lắm!  Cái  thói  quen  không biết  là lỗi này, đã 

 làm đau khổ chảy nước mắt không thôi vậy! 

Một người thợ săn một tối say mèm, thấy con trai 

tưởng  là  con  hươu,  liền  giết  thịt.  Người  vợ  khóc 

can không nghe, ông mổ bụng, treo lên, rồi đi ngủ. 

Sáng mai ông kêu con trai dậy cùng ông mang thịt 

Hươu ra chợ bán. Người vợ khóc nói: con trai ông, 

ông đã giết chết hôm qua rồi còn gì! Ông đau đớn 

quằn quại, năm hôm thì chết. Ôi! Con người và súc 

vật  tuy  khác  nhưng  lòng  thương  con  chỉ  một,  sao 

đành sát sanh! 

3.  Cúng ông bà không nên sát sanh: các ngày 

cúng giỗ, phải nên giới sát, để tích phước cho 

người quá cố. Sát sanh để cúng chỉ tăng thêm 

nghiệp  tội.  Bày  đầy  rượu  thịt  trên  bàn  cúng, 

tổ tiên đâu có ăn gì được, đã không có ích mà 

còn  hại  thêm.  Người  trí  không  bao  giờ  làm 

vậy!  Cái  thói  quen  không  biết  là  lỗi  này,  đã 

 làm đau khổ chảy nước mắt không thôi vậy!  

Có  kẻ  nói:  vua  Lương  Võ  Đế  dùng  bún  để  cúng, 

người  đời  cười  tổ  tiên  không  có  thịt  để  ăn.  Ôi! 

Rượu  thịt  chưa  chắc  là  cao  lương;  rau  dưa  chưa 

hẳn  là  đạm bạc.  Làm  con,  quý  ở  chỗ  biết  tu  thân, 

tuy không chu đáo việc tế tự, đấy vẫn là lành. Đâu 

cần  phải  rượu  thịt  để  cúng.  “Cúng  xuân  còn  hơn 

giết  trâu”,  đó  là  lời  giáo  giới  chính  xác.  Nuôi  vật 

hy sinh để cúng vẫn là bất hiếu, thánh nhân không 

bao giờ làm thế. Đâu cần phải rượu thịt để cúng. 

4.  Hôn  lễ  không  nên  sát  sanh:  cưới  hỏi  ở  thế 

gian,  từ  tên  tuổi,  lễ  vật  cho  đến  thành  hôn. 

Sát sanh là không biết thời. Bởi nói đến hôn 

nhân  là  sự  bắt  đầu  của  một  con  người.  Bắt 

đầu sanh ra mà sát sanh, lý đã nghịch rồi! Lại 

hôn  lễ  là  lễ  lành  vậy.  Ngày  lành  mà  lại  làm 

việc  dữ,  không  thê  thảm  sao?  Cái  thói  quen 

 không  biết  là  lỗi  này,  đã  làm  đau  khổ  chảy 

 nước mắt không thôi vậy!  

Người  đời  kết  hôn,  luôn  chúc  cô  dâu  chú  rể  sống 

đến đầu bạc răng long. Mong mình sống đến trăm 

năm, mà mong cầm thú chết sớm sao? Nhà gái, ba 

ngày không tắt đèn, nghĩ đến sự xa nhau. Mình xa 

nhau thì khổ, cầm thú xa nhau thì sướng sao? Cho 

nên hôn lễ không nên sát sanh. 

5.  Đãi khách không nên sát sanh: giờ tốt cảnh 

đẹp, chủ hiền khách quý, tương rau đạm bạc, 

cũng  không  hiềm  gì.  Cần  gì  phải  giết  sanh 

mạng,  cao  lương  mỹ  vị  đầy  bàn,  ca  hát  yến 

ẩm, giết hại tiếng oán ngập trời. Ôi! Người có 

lòng nhân có thể không đau thương sao?  Cái 

 thói  quen  không  biết  là  lỗi  này,  đã  làm  đau 

 khổ chảy nước mắt không thôi vậy!  

Nếu  biết  thịt  trên  mâm,  là  từ  tiếng  oán  ngập  trời 

mà  có,  lấy  sự  đau đớn  của  con  vật mà  làm  sướng 

cái  miệng  của  mình,  thì  chắc  chắn  không  ai  nuốt 

nổi! 

6.  Cầu đảo không nên sát sanh:ngườiđời mắc 

bệnh,  sát  sanh  tế  thần  để  cầu  phước.  Không 

nghĩ sự tế thần cầu phước của mình là muốn 

khỏi  chết  được  sống.  Giết  mạng  chúng  sanh 

để kéo dài mạng mình, như vậy là quá ư trái 

với  lý  trời!  Thần  là  vị  chánh  trực,  có  tư  lợi 

như vậy hay không? Mạng không thể kéo dài 

mà  lại  mang  thêm nghiệp  sát.  Đủ các  loại tế 

tự không hợp lễ chế, cũng thuộc loại này.  Cái 

 thói  quen  không  biết  là  lỗi  này,  đã  làm  đau 

 khổ chảy nước mắt không thôi vậy!  

Kinh  Dược  Sư  nói:  giết  mạng  chúng  sanh  để  giải 

tấu với thần minh, kêu ma gọi quỷ xin phước, kéo 

dài mạng sống, là điều trọn không thể được. Mạng 

đã không được kéo dài, mà mang thêm nghiệp sát. 

Đủ  các  loại  tế  tự  không  hợp  lễ  chế:  như  cầu  con 

trai,  cầu  tài  lộc,  cầu  làm  quan…  cho  dù  có  được 

con  trai,  tài  lộc,  quan  lớn  đi  nữa,  đó  cũng  là  nhờ 

phước  đức  có  sẵn,  chớ  không  phải  quỷ  thần  ban 

cho.  Ngẫu nhiên  mà được,  lại  cho  là  linh  ứng,  rồi 

tin chắc, lại càng khẩn thiết mong cầu. Tà kiến quá 

sâu, thật hết thuốc cứu, đáng thương thay! 

7.  Kinh doanh không nên sát sanh: người đời 

vì cơm ăn áo mặc, đã giăng lưới, săn bắt. Có 

kẻ làm nghề đồ tể giết trâu bò heo dê để sanh 

nhai.  Tôi  thấy  không  làm nghề  này,  cũng  có 

cơm ăn áo mặc. Chưa có ai đói lạnh mà chết. 

Kinh  doanh  bằng  nghề  sát  sanh,  thần  minh 

trừng phạt. Lấy nghiệp sát để làm giàu, trăm 

người  không  có  một.  Trồng  sâu  nhân  địa 

ngục,  chịu  ác  báo  đời  sau,  không  nghề  nào 

bằng  nghề  này!  Tội  gì  mà  không  tìm  nghề 


khác?  Cái thói quen không biết là lỗi này, đã 

 làm đau khổ chảy nước mắt không thôi vậy!  

Đích thân thấy kẻ đồ tể giết dê khi chết, miệng kêu 

tiếng  dê;  kẻ  bán  lươn  sắp  chết,  đầu  chui  rúc  như 

lươn. Hai người này đều là người hàng xóm, không 

phải  truyền  thuyết.  Tôi  khuyên  mọi  người,  nếu 

không có kế gì sinh sống, thà đi ăn xin! Tạo nghiệp 

sát mà sống, không bằng chịu đói mà chết. Ôi! Có 

thể không ngăn chừa sao? 



Văn Phóng Sanh 



“Từng  nghe,  người  đời  trọng  nhất  là  sanh  mạng, 

thiên hạ thảm thương nhất là giết chóc”. 

 Thuyết  minh:  Nặng  nhất  có  hai:  1.  Người  đời  đối 

 với tiền của, vợ con, chức tước, cho đến thân mình 

 đều  coi    trọng, nhưng  không  thể giữ  được  cả  hai, 

 thì trong cái trọng lấy cái trọng hơn. Đó là cứu lấy 

 mình, không tiếc tiền bạc; vì cứu thân mình, không 

 tiếc  chức  tước;  vì  cứu  thân  mình,  không  đoái  vợ 

 con; nên nói quý trọng nhất. 2. Tất cả chúng sanh, 

 đều có khả năng thành Phật, thì sanh mạng chính 

 là  hạt  giống  Phật,  nên  nói  trọng  nhất.  Thảm 

 thương  nhất:  đánh,  trói  tuy  đau  đớn,  nhưng  chưa 

 đến nỗi chết, chỉ có giết là thảm thương nhất. 

Cho  nên  thấy  nguy  hiểm  là  bỏ  chạy,  ruồi  muỗi, 

kiến  dế  còn  biết  tránh  chết.  Trời  sắp  mưa  là  kiến 

kéo nhau tránh nạn. 

 Thuyết  minh:  Do  mạng  quý  nhất,  nên  bảo  toàn 

 mạng; do giết thảm nhất, nên cố tránh giết. Do đó 

 trùng kiến, đều biết tham sống sợ chết. Những loài 

 nhỏ còn thế, loài lớn không nói cũng hay. 

Sao  lại  giăng  lưới,  thả  câu,  tìm  đủ  mọi  cách  săn 

bắt. 

 Thuyết minh: Tất cả chúng sanh, đều tham sống sợ 

 chết,  sao  lại  còn  vô  lương  tâm,  làm  các  việc  ác? 

 Giăng lưới, thả câu, cho đến đặt bẫy, trăm phương 

 ngàn kế, không thể nói hết. Quả là đau xót! 

Khiến  chúng  sanh  phải  hồn  phiêu  phách  lạc,  mẹ 

con ly tán? 

 Thuyết  minh:  Giăng  lưới,  thả  câu,  đặt  bẫy  như 

 trên, thấy là sợ hãi, nên hồn phiêu phách lạc. Mắc 

 bẫy,  mắc  lưới,  mắc  câu  là  phải  bỏ  mạng,  nên  mẹ 

 con  ly  tán;  như  con  người  gặp  thời  loạn  lạc,  bên 

 binh lửa mẹ con lìa nhau, có khác gì đâu? 

Có loài thì bị giam nhốt, có loài thì bị lên mâm. 

 Thuyết  minh:Giam  nhốt,  có  khác  chi  lao  ngục; 

 thọc huyết, đau đớn đồng như tùng xẻo. Đặt mình 

 vào trường hợp đó, mình sẽ nghĩ sao? 

Nai  mẹ  thương  con,  liếm  vết  thương  mà  bị  đứt 

từng khúc ruột. Con vượn sợ chết thấy cái cung mà 

hai mắt lệ rơi. 

 Thuyết minh: Nai mẹ thương con: Hứa Chân Quân 

 lúc nhỏ thích săn bắn, một hôm bắn trúng một con 

 nai con, con nai mẹ liếm vết thương cho con, thấy 

 con  chết,  cũng chết theo.  Chân  Quân  mổ  ruột nai 

 mẹ,  thấy  đứt  từng  đoạn,  do  thương  con  quá  độ. 

 Chân Quân rất hối hận, bẻ cung, vào núi tu hành, 

 sau thành tiên, bay lên trời. Con vượn sợ chết: Vua 

 Sở và Dưỡng Do Cơ đi săn, thấy con vượn, Dưỡng 

 Do  Cơ  giương  cung  bắn,  vượn  thấy  Do  Cơ,  liền 

 khóc. Con vượn này có bàn tay mau lẹ, có thể bắt 

 được tên, nhưng Do Cơ là thần xạ, biết chết chắc 

 nên khóc. 

Dựa vào sức mạnh của mình để bức hại kẻ yếu, lý 

e không nên. Ăn thịt kẻ khác để bổ thân mình, lòng 

sao nỡ! 

 Thuyết minh: Xét hai chuyện trên, thì biết sát sanh 

 rất  ư  không  nên.  Nhưng  người  đời  cho  là,  vật 

 dưỡng  nhơn,  đâu  biết  như  vậy  là  mạnh  hiếp  yếu. 

 Vậy thì, hổ ăn thịt người, cũng sẽ bảo: nhơn dưỡng 

 vật. Người đời cho rằng rau củ thiếu chất, ăn thịt 

 mới  đủ  chất.  Vì  mập  thân  mình,  đâu  nghĩ  đến  cái 

 khổ của kẻ khác, vậy thì lòng người ở đâu? 

Do đó trời cao thương xót, cổ thánh hành nhân. 

 Thuyết minh: Đời do mê mờ, mà sát khí động trời. 

 Trời  vốn  hiếu  sanh,  thường  chỉ  cho  dân,  mà  dân 

 không biết. Do sát sanh quá nặng, khiến mưa nắng 

 thất  thường,  tai  nạn  binh  đao.  Tu  thiện  sự  nhiều, 

 thì mưa hoà gió thuận, thóc lúa được mùa, thế giới 

 yên vui. Người đời sát sanh, là nghịch lại với trời. 

 Thánh nhân  xưa, do đó  trên thuận  lòng  trời,  dưới 

 thương vạn vật, hành nhân cứu tế. 

Vua Thành Thang mở lưới, Tử Sản nuôi cá. 

 Thuyết minh: Mở lưới: Vua Thành Thang đời nhà 

 Thương thấy thợ săn giăng lưới tứ phía, cầu rằng: 

 Các  loài  trên  trời  xuống,  dưới  đất  lên,  bốn  phía 

 lại,  đều  vào  lưới  của  tôi.  Vua  Thang  mở  ba  phía, 

 chỉ  để  lại  một  phía,  sửa  lời  cầu  rằng:  Con  nào 

 muốn  chạy  sang  bên  trái  thì  qua  trái,  muốn  chạy 

 sang  phải  thì  qua  phải,  muốn  lên  thì  lên,  muốn 

 xuống  thì  xuống,  con  nào  muốn  chết  thì  mới  vào 

 lưới  của  tôi.  Nuôi  cá:  Tử  Sản  làm  đại  phu  nước 

 Trịnh, có người biếu cho cá sống, Tử Sản không ăn 

 thịt, cho người mang nuôi trong hồ. Nhìn hai việc 

 này,  thì  biết  phóng  sanh,  không  phải  chỉ  có  Phật 

 giáo, quân tửnhà nho cũng nhiều người thực hành. 

Con  trai  Lưu  Thuỷ  chở  nước  cứu  tôm  cá,  đức 

Thích-ca cứu nguy vong cho chim ưng mà cắt thịt. 

 Thuyết  minh:  Chở  nước:  Kinh  Kim  Quang  Minh, 

 con trai trưởng giả Lưu Thuỷ, dạo chơi thấy hồ cá 

 bị  cạn  nước, sắp chết, dùng  voi  chở nước  đổ vào, 

 cá  được  sống  sót.  Rồi  nói  pháp  cho  cá  nghe,  sau 

 chúng  chết,  đều  được  sanh  lên  cõi  trời.  Cắt  thịt: 

 Đức Phật Thích-ca Mâu-ni, lúc còn hành đạo Bồ-

 tát, thấy con chim Ưng đuổi theo chim Bồ câu. Bồ 

 câu chui vào lòng Bồ-tát. Chim Ưng nói: Ngài cứu 

 Bồ câu, để tôi đói chết sao? Bồ-tát hỏi: Ngươi cần 

 ăn gì? Ăn thịt. Bồ-tát cắt thịt nơi cánh tay đổi lấy 

 Bồ  câu  cho  chim  Ưng.  Chim  Ưng  yêu  cầu  phải 

 bằng trọng lượng thịt của chim bồ câu. Bồ-tát tiếp 

 tục  cắt  thịt  trên  thân  mình,  nhưng  càng  cắt  lại 

 càng  nhẹ,  cho  đến  sắp  hết  thịt  trên  thân,  mà  vẫn 

 không đủ trọng lượng của chim bồ câu. 

 Chim ưng bèn hỏi Bồ-tát: “bây giờ ông hối hận rồi 

 phải  không?”  Bồ-tát  trả  lời:  “tôi  không  hề  hối 

 hận.”  Để  cho  chim  ưng  tin,  Bồ-tát  nói  tiếp:  “nếu 

 lời nói của tôi là thật, xin cho thịt trên thân thể tôi 

 phục  nguyên  như  cũ.”  Vừa  nói  xong,  thì  thịt  trên 

 thân  bỗng  nhiên  hồi  phục  như  cũ.  Chim  ưng  cảm 

 động  bội  phục,  lập  tức  hiện  thân  Đế  Thích,  cung 

 kính lễ bái Bồ-tát. 

Thiên  Thai  Trí  giả  đào  ao  phóng  sanh,  Tiên  nhân 

đại thụ bảo hộ chim. 

 Thuyết  minh:  Đào  ao:  Thiên  Thai  Trí  giả  đại  sư, 

 huý Trí Khải, Tuỳ Dạng Đế ban hiệu Trí Giả, từng 

 đào  ao  khuyên  người  phóng  sanh.  Không  chỉ  Trí 

 giả,  xưa  nay  nhiều  người  từng  làm  việc  này,  Tây 

 Hồ  ở  Hàng  Châu  ngày  nay,  chính  là  ao  phóng 

 sanh được thiết lập vào thời nhà Tống. Bây giờ trở 

 thành thắng địa nổi tiếng. Đáng tiếc thời gian trôi 

 qua, những  người đề  xướng đều  khứ  thế,  thời  cục 

 thay đổi, thiện pháp cũng bại hoại, như đèn bắt cá 

 ngày nay, như sao trên trời. Ban đêm cá thấy đèn, 

 liền bơi lên mặt nước. Bình thời lại có những hoạt 

 động  thi  câu  cá,  quả  thật  khiến đau lòng!  Bảo  hộ 

 chim: Xưa có một tiên nhân, thường toạ thiền dưới 

 gốc cây, có một con chim con do mưa gió rơi trên 

 tổ  xuống,  sợ  chim  sợ  hãi,  ngồi  yên  bất  động,  đợi 

 chim bay đi mới xuất định. 

Chuộc cá mà đắc độ, sự để lại nhân ái cho hậu thế 

của  Thọ  thiền  sư  vẫn  còn.  Cứu  rồng  mà  được 

truyền phương thuốc, phong cách nhân từ của Tôn 

chân nhân còn đó. 

 Thuyết  minh:  Chuộc  cá:  Đại  sư  Vĩnh  Minh,  nhà 

 Tống, tên Diên Thọ, tổ thứ sáu Tịnh độ tông. Bình 

 sanh  sư  thích  mua  vật  phóng  sanh,  lúc  Ngô  Việt 

 Vương  Tiền  Văn  Mục  trấn  thủ  Hàng  Châu,  là  lúc 

 sư  làm  thủ  khố  huyện  Hàng.  Sư  đã  sử  dụng  tiền 

 trong kho mua tôm cá phóng sanh. Vì thế đã mang 

 tội danh “ăn trộm quốc khố.” Theo pháp xử tử. 

 Ngô Việt Vương tín phụng Phật giáo, biết rõ sư lấy 

 tiền kho là để phóng sanh. Do đó ra lệnh cho quan 

 chấp hành hình phạt, khi sắp chém, chú ý quan sát 

 sắc mặt, lời nói của sư thế nào, về bẩm báo trước. 

 Khi đại sư đi ra pháp trường, trên mặt không biểu 

 hiện  một  chút  sợ  hãi  nào,  mọi  người  ai  cũng  rất 

 kinh ngạc, đại sư nói: “đối với quốc khố, tôi không 

 có  dùng  cho  riêng  mình,  tất  cả  tôi  đều  mua  vật 

 phóng  sanh.  Nếu  nay  chết,  sanh  thẳng  lên  Tây 

 phương  cực  lạc,  chẳng  phải  là  một  niềm  vui  lớn 

 sao?” Ngô Việt vương nghe tâu lại thế, liền phóng 

 thích cho sư. 

 Đại  sư  từ  đó  xuất  gia  tu  hành,  siêng  năng  tu  tập 

 thiền định, lễ Phật sám hối, đắc vô ngại biện tài. 

 Sau khi đại sư thị tịch, Phủ Châu có một thầy mắc 

 bệnh,  thần  thức  xuống  âm  phủ,  thấy  bên  trái  đại 

 điện  vua  Diêm  vương,  thờ  tượng  một  tăng  nhân, 

 Diêm vương thường vào ra cung kính lễ bái. Thầy 

 ấy thấy lạ hỏi, quỷ sứ trả lời: “tôn tượng đó chính 

 là Vĩnh Minh Thọ thiền sư. Thiền sư khi tại thế tu 

 hành tinh tiến, nay đã vãng sanh Tây phương cực 

 lạc  lên  ngôi  cửu  phẩm,  vua  Diêm  Vương  đặc  biệt 

 tôn kính đức hoá của đại sư, nên đã tôn thờ hàng 

 ngày lễ bái.” Cứu rồng: Tôn Chân Nhân khi chưa 

 đắc  đạo  tiên,  một  lần  đi  ra ngoài  gặp  một  bé  trai 

 bắt  một  con  rắn,  đùa  nghịch  chơi,  rắn  chảy  máu 

 rất nhiều sắp chết. Tôn Chân nhân thương cho con 

 rắn  không  may  bị  nạn,  nên  đã  mua  rắn  về,  dùng 

 thuốc chữa trị, rồi phóng sanh. 

 Hơn một tháng sau, Tôn Chân nhân khi đang tĩnh 

 toạ,  thấy  một  thiếu  niên  áo  xanh  đến  mời.  Chân 

 nhân  đi  theo,  đến  một  cung  thuỷ  tinh,  thấy  Long 

 vương đầu đội mũ kháp, mình mặc áo đỏ ra nghinh 

 tiếp, mời lên toà ngồi và nói: “con trai tôi hôm qua 

 đi ra ngoài chơi, bị bọn trẻ làm bị thương, may có 

 đạo nhân cứu, tôi cảm kích vô cùng.” Liền bảo bé 

 trai  áo  xanh  ra,  lạy  tạ  ba  lạy,  đồng  thời  ân  cần 

 thiết  tiệc  khoản  đãi,  giữ  lại  ba  ngày,  khi  về  còn 

 tặng rất nhiều báu vật để cảm ơn. Chân nhân kiên 

 quyết không nhận, nói: “từ lâu nghe nói Long cung 

 có  rất  nhiều  phương  thuốc  bí  truyền,  xin  hãy 

 truyền cho tôi để tôi cứu đời, còn hơn kim ngọc.” 

 Long  vương  vì  cảm  kích  tình  cứu  con  trai  mình, 

 nên đã tặng 36 phương thuốc ngọc cấp. Bảo người 

 hầu mang đến tận nhà. Qua nhiều lần thử nghiệm 

 đều có công hiệu, thế là viết vào trong Thiên Kim 

 phương  truyền  thế,  từ  đó  y  thuật  càng  thêm  tinh 

 thông,  cứu  người  không  kể  xiết.  Sau  chứng  được 

 tiên phẩm, sống đến 120 tuổi 

Cứu đàn kiến, đoản mạng của Sa-di được kéo dài. 

Thư sinh đổi sự hạ tiện gọi là thượng đệ. Mao Bảo 

phóng rùa mà được thoát nạn. Khổng Du lấy chức 

nhỏ mà được phong hầu. 

 Thuyết  minh:  Hai  việc  cứu  kiến,  1.  Đoản  mạng 

 được trường niên là: Lúc Phật còn tại thế, có một 

 Tỳ-khưu  chứng  quả,  có  lục  thông,  biết  chú  đệ  tử 

 Sa-di thị giả của mình sau bảy ngày sẽ yểu mạng. 

 Do  đó cho chú về quê thăm nhà,  và dặn dò  rằng: 

 “sau  tám  ngày  hãy  trở  lại.”  Mục  đích  là  để  chú 

 mất tại nhà. 

 Chú Sa-di  ở nhà đến tám  ngày, liền trở về lại  với 

 thầy.  Thầy  Tỳ-khưu  thấy  lạ,  liền  nhập  định  coi 

 ngọn  nguồn.  Thì  ra  trên  đường  về  nhà,  chú  Sa-di 

 thấy đàn kiến bị nước cuốn trôi, hàng vạn chú kiến 

 đang  chới  với  trên  mặt  nước,  chú  lập  tức  cởi  áo 

 ném xuống cho kiến bò bám vào áo, chú kéo áo lên 

 bờ.  Nhờ  công  đức  đó,  chú  không  bị  yểu  mạng, 

 ngược lại rất thọ sau này. Chú sống đến 80 tuổi, và 

 chứng  quả  A-la-hán.  2.  Đổi  sự  hạ  tiện  gọi  là 

 thượng  đệ  là:  Hai  anh  em  Tống  Giao,  Tống  Kỳ 

 thời  nhà  Tống  cùng  học  ở  trường  Thái  học.  Một 

 lần  nọ,  hai  anh  em  gặp  một  cao  tăng,  biết  đoán 

 tướng  mạo,  biết  trước  việc  cát  hung  hoạ  phước. 

 Cao tăng nói với hai anh em rằng: “Tống Kỳ khoa 

 này  sẽ  trúng  trạng  nguyên,  Tống  Giao  tuy  đăng 

 khoa Giáp, nhưng danh vị không cao.” 

 Sau  sự  việc  đó,  một  lần  nọ,  Tống  Giao  vào  rừng, 

 gặp  một  hang  kiến,  đang  bị  nước  ngập  lụt,  hàng 

 triệu con kiến sắp bị nước cuốn. Tống Giao thương 

 tình, bắt cầu cho kiến leo, cứu được vô số. 

 Khi đến khoa thi, hai anh em cùng ứng thí. Sau khi 

 khảo  thí,  còn  chưa  công  bố  kết  quả,  lại  gặp  cao 

 tăng ngày nọ. Vừa thấy Tống Giao, cao tăng kinh 

 ngạc nói:  “tiên  sinh  tướng  mạo  đã  đổi, tất  có âm 

 đức  lớn,  hình  như  đã  từng  cứu  hàng  vạn  sanh 

 mạng.” Tống Giao trả lời: “bần nho nào có năng 

 lực  ấy?”  Cao  tăng  nói:  “không  nhất  thiết  phải 

 sanh mạng lớn, động vật nhỏ cũng là sanh mạng.” 

 Tống Giao bèn kể lại sự thật đã cứu kiến. Cao tăng 

 nói:  “đúng  rồi,  em  trai  tiên  sinh  trúng  trạng 

 nguyên, nhưng công danh của tiên sinh không thấp 

 hơn em trai.” Khi điểm danh trúng tuyển, Tống Kỳ 

 quả  nhiên  được  đứng  nhất.  Lúc  bấy  giờ  thái  hậu 

 Chương  Hiến  cho  rằng  em  trai  không  thể  đứng 

 trên  anh  nên  đã  đổi  Tống  Kỳ  đứng  thứ  10,  cho 

 Tống Giao đứng nhất. Lúc ấy hai người mới tin lời 

 cao tăng quả nhiên ứng nghiệm. Hai việc thả rùa: 

 1. Lâm nguy thoát nạn là: Mao Bảo khi chưa thành 

 danh,  một  lần  nọ  trên  đường  đi  thấy  một  ông  lão 

 đánh  cá  bán  một  con  rùa  trắng  lớn.  Mao  Bảo 

 thương tình, mua về đem thả xuống sông. 

 Sau  Mao  Bảo  làm  đại  tướng  quân,  trấn  thủ  Chu 

 thành.  Tướng  địch  Thạch  Quý  Long  mang  hàng 

 vạn quân, vây Chu  thành. Mao  Bảo lãnh binh  đối 

 chiến đại bại, sáu ngàn sĩ tốt chạy tán loạn, những 

 người nhảy xuống sông đều chết chìm. Chỉ có Mao 

 Bảo mặc giáp, khi nhảy xuống sông, cảm giác như 

 rơi  trên  tảng  đá  lớn,  trong  nước  có  một  vật  đưa 

 Mao Bảo đi, nhờ đó được thoát chết. Đến khi đến 

 bên bờ,  nhìn  kỹ, thì  ra là  con  rùa trắng lớn trước 

 đây  được  ông  ta  phóng  sanh.  Rùa  trắng  báo  ơn, 

 điều  này  chính  là  quả  báo  hiện  tiền.  2.  Lấy  chức 

 nhỏ mà được phong hầu là: Khổng Du người Sơn 

 Âm, triều nhà Tấn, là một quan nhỏ. Một lần nọ, đi 

 qua  Dư  Can  Đình,  thấy  một  con  rùa  bị  nhốt, 

 thương  tình,  Khổng  Du  mua  về  phóng  sanh.  Con 

 rùa  sau  khi  được thả,  mấy  lần ngoái  đầu  lại  nhìn 

 Khổng Du, biểu thị lòng biết ơn, sau đó mới bơi đi. 

 Sau  Khổng  Du  nhờ  có  công  thảo  phạt  Hoa  Dật, 

 được  phong  làm  hầu  Dư  Can  Đình.  Khi  đúc  ấn 

 quan  hầu  tước,  thì  phần  đầu  của  con  rùa  trên  ấn 

 ngoái đầu nhìn lại. Quan đúc ấn nấu lại, đúc lại từ 

 đầu, nhưng đúc mấy lần, phần đầu con rùa trên ấn 

 vẫn như  cũ ngoái  đầu  nhìn lại.  Quan  đúc  ấn thấy 

 lạ  quá,  báo  cho  Khổng  Du  hay.  Khổng  Du  chợt 

 nhớ lại lúc thả con rùa, con rùa mấy lần ngoái đầu 

 nhìn  lại.  Lúc  đó  ông  mới  hiểu,  nay  được  phong 

 hầu,  là  nhờ  công  đức  thả  rùa,  liền  giữ  ấn  hầu 

 “ngoái đầu” sử dụng. 

Khuất sư phóng sanh cá ở Thôn Nguyên mà được 

tăng 12 tuổi. Tuỳ Hầu cứu rắn ở rừng Tề mà được 

báo đáp ngàn vàng. 

 Thuyết minh: Phóng sanh cá là: Khuất sư là người 

 Nguyên Thôn, một hôm thấy ngư ông tay xách một 

 con  cá  chép  hồng,  con  cá  ngước  nhìn  Khuất  Sư, 

 giãy  giụa  như  muốn  cầu  cứu.  Khuất  sư  thương 

 tình, liền mua phóng sanh. 

 Sau  Khuất  sư  mộng  thấy  Long  vương  mời  xuống 

 Long  cung,  Long  vương  nói:  “tiên  sinh  vốn  thọ 

 mạng đã hết, nhưng nhờ cứu con ta, tăng thọ được 

 12  tuổi.”  Cứu  rắn  là:  Hán  Cơ  Tánh  chư  hầu  Tuỳ 

 Hầu,  một  lần  nọ  đi  xứ  nước  Tề,  trên  đường  gặp 

 một  con  rắn,  đang  quằn  quại  trong  sa  mạc  nóng, 

 đầu chảy máu. Tuỳ Hầu thương xót, vội hái thuốc 

 chữa trị, sau đó đưa đến bờ nước để rắn khôi phục 

 thể lực, rồi mới đi tiếp. 

 Sau Tuỳ Hầu từ nước Tề trở về, lúc đi ngang qua 

 đường  đó, thấy  con  rắn  ấy  miệng  ngậm  hạt  châu, 

 đợi  để  tặng  Tuỳ  Hầu,  để  báo  ân  cứu  mạng.  Tuỳ 

 Hầu biết, nhưng không dám lấy. 

 Đêm  hôm  đó,  Tuỳ  Hầu  mộng  thấy  chân  giẫm  con 

 rắn, thất kinh tỉnh dậy nhìn, thì phát hiện trên đầu 

 giường hai viên ngọc sáng loáng, đường kính một 

 phân, trắng bạch, phát sáng trong đêm, chiếu sáng 

 cả nhà, người đời gọi là ngọc Tuỳ Hầu. 

Cứu ruồi thợ nấu rượu miễn tội oan, cứu ba ba cô 

đầu bếp hết bệnh. 

 Thuyết  minh:  Cứu  ruồi  là:  Có  một  thợ  rượu,  mỗi 

 khi thấy ruồi sa vào hũ rượu liền lập tức vớt ra, bỏ 

 nơi khô ráo cho ruồi bay đi. Như vậy năm này qua 

 tháng khác, ông đã cứu ruồi nhiều vô số. 

 Một  lần  nọ,  thợ  rượu  bị  bọn  đạo  tặc  vu  khống, 

 không cách gì minh oan, tội danh sắp được thành 

 lập, khi quan chủ thẩm quyết định đặt bút ký, thì vô 

 số  ruồi  từ  đâu  bay  đến  đầy  ngọn  bút.  Đuổi  đi 

 chúng  lại  bay  đến,  khiến  ông  không  thể  nào  ký 

 được. Thẩm phán quan hoài nghi trong đó chắc có 

 oan  tình,  liền  thẩm  tra  lại  kỹ  càng,  mới  biết  là  bị 

 vu cáo. 

 Khi  bọn  đạo  tặc  bị  bắt,  thẩm  vấn  nghiêm  khắc, 

 chúng  mới  thừa  nhận  là  đã  vu  khống,  thế  là  oan 

 tình  được  rõ,  thợ  rượu  được  thả.  Những  việc  báo 

 ân  như  ruồi,  xưa  nay  ít  nghe,  Phật  nói:  “những 

 loài bò bay cựa động, đều có linh tánh.” Nhân quả 

 tương  báo,  cũng  không  có  gì  là  lạ.  Thả  ba  ba  là: 

 Hai  vợ  chồng  Trình  thị  thường  ngày  thích  ăn  thịt 

 ba  ba.  Một  lần  nọ  tình  cờ  mua  về  một  con  ba  ba 

 lớn, dặn dò đầu bếp giết nấu, lúc đó hai vợ chồng 

 có việc phải đi ra ngoài. Cô đầu bếp nghĩ: “Chính 

 tay ta đã giết không biết bao nhiêu con ba ba rồi, 

 hôm nay ta nhất định phải thả con ba ba lớn này, 

 chấp nhận bị đánh chửi, không nỡ giết thêm nữa.” 

 Thế là cô len lén mang ba ba thả trong hồ. 

 Đến  bữa  ăn,  hai  vợ  chồng  hỏi  thịt  ba  ba  đâu,  cô 

 đầu bếp trả lời: “vừa rồi con không chú ý, nó chạy 

 mất rồi.” Bà vợ tức giận, đánh tới tấp vào cô đầu 

 bếp, đánh mãi cho đến hả hê mới thôi. Tội cho cô 

 đầu  bếp,  thương  tích  đầy  mình,  nhưng  chịu  đau 

 không nói một lời. 

 Sau  có  một  lần  nọ,  cô  đầu  bếp  bị  nhiễm  ôn  dịch, 

 sốt  cao,  hơi  thở  thoi  thóp,  chủ  nhà  sợ  cô  ta  chết 

 trong  nhà,  mới  mang  cô  ta  bỏ  trong  một  cái  thất 

 bên bờ hồ, để chết ở đó. 

 Tối hôm ấy, bỗng có một con vật bò từ dưới bờ hồ 

 lên,  mình  đầy  bùn,  cọ  sát  vào  thân  cô  đầu  bếp, 

 khiến cô cảm thấy rất mát mẻ, khoẻ khoắn, sốt cao 

 nhân đó liền hạ, thế là hết bệnh. 

 Chủ  nhân  kỳ  quái  bệnh  cô  ta  nặng  thế,  không 

 thuốc  men  gì,  sao  chuyển  nhanh  thế?  Cô  đầu bếp 

 liền kể lại hết sự tình. Chủ nhân không tin, tối đến, 

 lén ra xem, quả nhiên con ba ba lớn được thả kia 

 bò  đến  cứu  cô  đầu  bếp.  Cả  nhà  cảm  thán,  từ  đó 

 vĩnh viễn không ăn thịt ba ba nữa! 

Đổi mạng chết ở lò mổ, Trương Đề Hình hồn siêu 

thiên giới; thả thuỷ tộc ở thuyền câu, Lý Cảnh Văn 

được giải đơn sa. 

 Thuyết  minh:  Đổi  mạng  ở  lò  mổ  là:  Trương  Đề 

 Hình,  thường  đến  nhà  đồ  tể,  thấy  các  con  vật  bị 

 trói,  bị  giết,  hoảng  sợ  đau  đớn,  kêu  gào.  Trương 

 Đề  Hình trong lòng  không nỡ,  không  tiếc tiền tài, 

 mua về hết, thả vào trong rừng. Hàng ngày chỉ cần 

 có tiền, là ông đi đến chỗ giết mổ, nhiều ngày như 

 thế, ông đã cứu không biết bao nhiêu con vật. 

 Sau  Trương  Đề  Hình  mạng  chung,  biết  trước  giờ 

 chết, nói với mọi người rằng: “tôi một đời từ tâm 

 cứu  mạng  chúng  sanh,  tích công  luỹ  đức  sâu  dày, 

 nay người của cung trời đến đón, tôi sắp lên thiên 

 giới  đây.”  Nói  xong,  không  bệnh  mà  đi.  Thả  thuỷ 

 tộc  ở  thuyền  câu  là:  Lý  Cảnh  Văn  từ  tâm  ái  hộ 

 động vật, mỗi khi quan sơn ngoạn thuỷ, thấy người 

 đánh  cá  đánh  bắt  thuỷ  tộc,  là  không  tiếc  tiền  tài, 

 mua  hết,  rồi  lại  thả  xuống  sông,  cho  chúng  tự  do 

 bơi lội. 

 Cảnh  Văn  hàng  ngày  thích  uống  dưỡng  sinh  bổ 

 phẩm,  thường  uống  đơn  sa  được  luyện  bằng  lửa, 

 lâu  ngày  nhiệt  khí  lên  cao,  biến  thành  bệnh,  trên 

 lưng nổi nhiều mụn độc, mời danh y chữa trị, dùng 

 đủ  thứ  thuốc,  nhưng  vẫn  không  công  hiệu,  bệnh 

 tình mỗi ngày một nặng. 

 Một  hôm  nọ, trong  khi hôn  mê, giống  như  có  một 

 bầy  cá  dùng  tân  dịch  xoa  lên  mụn  độc  của  ông, 

 khiến  ông  cảm  thấy  mát  mẻ,  sảng  khoái  vô  cùng. 

 Hôm  sau,  mụn độc dần dần  tiêu  mủ,  bệnh nhờ đó 

 được  lành.  Việc này  giống  với  sự báo  ân  của  con 

 ba ba. 

Tôn  Lương  Tự  giải  phóng cho  chim,  đến khi  chết 

chim  về  chôn  cất;  huyện  lệnh  Phan  cấm  đánh  bắt 

cá, khi vào kinh thuỷ tộc kêu gào. 

 Thuyết  minh:  giải  phóng  cho  chim  là:  Tôn  Lương 

 Tự là một hương dân nhân từ, tuy gia cảnh nghèo, 

 nhưng  mỗi  khi  thấy  con  chim  nào  bị  bắt,  nhốt 

 trong lồng, là tìm cách kiếm tiền mua phóng sanh. 

 Mỗi  khi  mở  cửa  lồng,  thấy  chim  sung  sướng  bay 

 ra, được tự do, là lòng ông cảm thấy vô cùng sung 

 sướng. 

 Sau Tôn Lương Tự mạng chung, tử thi được mang 

 ra  ngoài  đồng,  do  nhà  nghèo  không  có  táng  phí, 

 nên thi thể không được chôn cất đàng hoàng. Bỗng 

 nhiên  có  hàng  vạn  con  chim  bay  tới,  miệng  ngậm 

 đất,  nhả lên thi thể  Tôn  Lương  Tự. Chưa đến  một 

 ngày, đã thành ngôi mộ khá cao. Người trong thôn 

 thấy vậy, đều cảm thán không thôi! Mọi người đều 

 thấy rằng đây là nhờ lòng từ phóng sanh chim của 

 Tôn Lương Tự, mà được chim báo đáp. Cấm đánh 

 bắt  cá  là:  Thời  nhà  Tống,  Phan  Hoa,  huyện  lệnh 

 Chư Ký là một Phật giáo đồ kiền thành, tu tập Phổ 

 Hiền sám pháp, có đức hiếu sinh, vạn vật hoà lạc. 

 Ông  nghiêm  cấm  dân  địa  phương,  không  được 

 đánh bắt cá. Ai vi phạm, đều chịu hình phạt. Do đó 

 trong thời gian nhiệm kỳ của huyện lệnh Phan, loài 

 thuỷ  tộc  không  một  mối  lo,  tự  do  tung  tăng  trong 

 nước. 

 Sau huyện lệnh Phan phụng chỉ, sắp vào làm quan 

 trong triều, đêm mộng thấy hàng vạn loài cá khóc 

 lóc,  nói:  “trưởng  giả  sắp  rời  nơi  đây,  chúng  tôi 

 không tránh khỏi bị đánh bắt.” Nói xong chúng lại 

 khóc rống lên. Huyện lệnh Phan tỉnh dậy thâm cảm 

 kỳ lạ, liền viết “Mộng Ngư Ký”, dặn dò huyện lệnh 

 nhiệm kỳ tới, cũng nên bảo hộ thuỷ tộc. 

 Lúc  huyện  lệnh  Phan  sắp  đi,  trong  các  sông  hồ, 

 bỗng  nhiên  phát  ra  âm  thanh  rất  là  bi  thương, 

 giống  như  đã  mất  đi  sự  bảo  hộ,  thống  thiết  như 

 mất  cha  mẹ  vậy,  người  dân  phụ  cận  tất  cả  đều 

 nghe thấy, mọi người không ai là không kinh ngạc 

 cảm thán! 

Đại sư Tín bỏ vật hy sinh, trời mưa cam lộ; Lục tổ 

giữ lưới của thợ săn, đạo rãi khắp Thần Châu. 

 Thuyết  minh:  bỏ  vật  hy  sinh  là:  Một  lần  nọ,  trời 

 hạn nặng, ngũ  cốc bị  thiêu rụi hết, người dân  đối 

 mặt  với  đói  kém,  lo  sợ  không  yên,  mọi  người  bàn 

 nhau phải giết vật hy sinh để cúng cầu mưa. 

 Đại sư Tín thấy cách làm ngu si như vậy của mọi 

 người,  mới  sanh  thương  cảm,  nói  với  mọi  người 

 rằng:  “sát  hại  chúng  sanh,  để  cầu  trời  mưa,  là 

 hành vi ngu muội trái với lý trời, trời có đức hiếu 

 sanh, mọi người làm như vậy, không những không 

 cầu được mưa, mà ngược lại còn tạo tội, sẽ gặt tai 

 ương. Nếu mọi người thả hết những vật hy sinh ấy 

 đi, tôi sẽ đích thân cầu mưa cho.” Mọi người nghe 

 theo, thấy có lý, nguyện làm theo lời đại sư, thả hết 

 những con vật cúng. 

 Thế  là  đại  sư  liền  bày  hương  án,  tinh  thành  cầu 

 đảo,  trời  lập  tức  mưa  xuống,  nhân  dân  vui  mừng 

 khôn xiết, nhân dân xa gần đều được cảm hoá. Giữ 

 lưới  là:  Lục  Tổ  đã  được  tâm  ấn  của  Hoàng  ma. 

 Sau khi nhận y bát, do có những người ác tâm đuổi 

 theo, nên vẫn mặc đồ thế tục, ẩn cư sống với đám 

 thợ  săn.  Do  Lục  Tổ  không  biết  săn  bắn,  nên  bọn 

 thợ săn đã cho Lục Tổ trông coi lưới. Lục Tổ mỗi 

 khi  thấy  không  có  ai,  liền  thả  hết  những  con  thú 

 mắc lưới ra, cho chúng chạy hết. Như thế trải qua 

 16 năm, loài thú được cứu vô số. 

 Sau  thời  tiết  nhân  duyên  thành  thục,  Lục  Tổ  liền 

 đến  đông  nam  huyện  Khúc  Giang  tỉnh  Quảng 

 Đông, kiến lập đạo tràng Tào Khê, đại hưng Phật 

 pháp,  như  đèn  truyền  chiếu,  quảng  độ  quần 

 sanh.Pháp  mạch  được  chia  làm  năm  phái,  những 

 người nhập thánh siêu phàm nhiều vô số. 

Cứu  Hoàng  Tước  được  báo  ân,  thả  cáo  thoát  nạn 

rơi giếng. 

 Thuyết  minh:  Hoàng  Tước  báo  ân  là:  Dương  bảo 

 lúc  lên  9  tuổi,  một  lần  nọ  đến  phía  bắc  núi  Hoa 

 Âm,  thấy  một  con  Hoàng  Tước  bị  con  cú  vọ  đuổi 

 bắt làm cho bị thương, rơi dưới gốc cây. Lại bị rất 

 nhiều  kiến  cắn.  Hoàng  Tước  đau  đớn  giãy  giụa, 

 Dương  Bảo  thương  tình,  phủi  kiến  mang  về  chữa 

 trị,  chăm  sóc  cẩn  thận,  khi  vết  thương  lành,  đủ 

 lông cánh, rồi thả cho bay đi. 

 Đêm  ấy  Dương  Bảo  mộng  thấy  một  bé  trai  áo 

 vàng, lạy Dương Bảo ba lạy nói: “tôi là sứ giả Tây 

 Vương mẫu, trên đường bay đến núi Bồng Lai, thì 

 bị hại, nhờ ân đức chăm sóc cứu chữa, bây giờ tôi 

 phải về biển nam rồi.” Nói xong, liền tặng Dương 

 Bảo  bốn  viên  bạch  ngọc.  Sứ  giả  nói  tiếp:  “Chúc 

 con  cháu  cậu  sau  này  thanh  bạch,  quan  làm  đến 

 tam công, giống như viên ngọc này vậy.” 

 Sau  con  cháu  Dương  Bảo  bốn  đời  Dương  Chấn, 

 Dương  Bỉnh,  Dương  Tứ,  Dương  Bưu,  quả  nhiên 

 đều làm quan đến tam công, thanh bạch liêm khiết, 

 quý  hiển  không  ai  bằng.  Thoát  nạn  rơi  giếng  là: 

 Xưa  có  một  thầy  tu  nọ,  không  chịu  tu  hành  đàng 

 hoàng,  lại  có  tài  đầu  cơ.  Nghe  nói  Hoàng  Tinh 

 thuốc  bắc  có  thể  trường  sanh  bất  lão.  Để  thử 

 nghiệm có đúng hay không, thầy mới mang Hoàng 

 tinh  để  dưới  một  cái  giếng  khô,  rồi  dụ  một  người 

 xuống  giếng,  lấy  Ma  Bàn  tấn  miệng  giếng  lại. 

 Người  bị  hại  trong  lúc  đang  hoảng  sợ,  thì  bỗng 

 nhiên có một con cáo tiên, ghé miệng nói với người 

 trong giếng rằng: “Xin ông đừng sợ, tôi sẽ bày ông 

 cách thoát ra. Tôi là cáo tiên thông hiểu thiên đạo, 

 đào  hang  sống  trong  ngôi  mộ,  nằm  trong  hang, 

 mắt  nhìn  trong  hang,  lâu  ngày,  thì  có  thể  bay  ra 

 được. Đó chính là lý ‘thần năng phi hình’ mà trong 

 kinh đạo nói. Ông hãy chú tâm nhìn vào cái lỗ của 

 Ma Bàn, lâu ngày thì bay ra được. Trước đây tôi bị 

 thợ  săn  bắt,  nhờ ông  từ  bi  chuộc  mạng tôi, do đó 

 hôm  nay  đặc  biệt  đến  để  đền  ơn,  xin  ông  nghe 

 theo.”  Người  bị  hại  liền  theo  cách  của  cáo  tiên, 

 qua  hơn  mười  ngày,  quả  nhiên  bay  ra  được  khỏi 

 miệng  giếng,  thoát  nạn.  Thầy  tu  vui  mừng,  cho 

 rằng đó là công hiệu của Hoàng tinh. 

 Thế là từ biệt mọi người, mang Hoàng tinh xuống 

 giếng,  dặn  dò  mọi  người  đậy  Ma  bàn  lên,  không 

 ngờ  qua  nửa  tháng,  mở  miệng  giếng  ra,  thầy  đã 

 chết  dưới  giếng  tự  lúc  nào.  Thật  là  đáng  thương! 

 Thì  ra  thầy  ấy  không  biết  người  bị  ông  hại  trước 

 thoát  khỏi  miệng  giếng  là  nhờ  cáo  tiên  đến  cứu 

 báo ân cũ. Thương ôi!. 

Cho đến tàn thân được mạng, bạch bích nghe kinh; 

chốn khó cầu sanh, hiện hoàng y mà báo mộng. 

 Thuyết minh: Bạch bích nghe kinh là: Đại sư Liên 

 Trì hành cước tá túc ở một ngôi chùa nọ, thấy mọi 

 người bắt rất nhiều rết, dùng lạt tre buộc đầu buộc 

 đuôi.  Đại  sư  thương  tình  mua  về  phóng  sanh, 

 nhưng  phần  lớn  đều  chết  nửa  mình,  chỉ  còn  một 

 con còn sống, liền vội vàng bò đi. 

 Một đêm nọ, đại sư đang ngồi nói chuyện với một 

 người bạn, thì trên tường bỗng nhiên xuất hiện một 

 con  rết.  Đại  sư  lấy  gậy  gõ  gõ  đuổi  đi,  muốn  đuổi 

 nó đi, nhưng nó không đi. Đại sư nói: “chẳng nhẽ 

 con  rết  mà  ta  phóng  sanh  chính  là  ngươi  sao?” 

 Ngươi  vì  muốn  tạ  ơn  mà  đến  đây  sao?  Nếu  đúng 

 vậy,  ta  sẽ  nói  pháp  cho  ngươi,  mong  ngươi  chú  ý 

 lắng  nghe:“tất  cả  chúng  sanh,  đều  do  tâm  tạo. 

 Tâm địa hung dữ, thì làm lang sói; tâm địa ác độc, 

 thì làm rắn rết. Ngươi nếu trừ bỏ tâm thâm độc, thì 

 liền thoát được hình thể này.” 

 Nói  xong  bảo  nó  đi,  không  cần  đuổi,  nó  từ  từ  leo 

 qua cửa sổ. Người bạn ngồi cạnh, thấy vậy không 

 ngớt  tán  thán!  Hoàng  y  báo  mộng  là:  Năm  thứ  9 

 niên hiệu Vạn Lịch thời Minh Thần tông, hàng xóm 

 họ Vu cư dân Hồ Dã huyện Hàng Châu gặp cướp. 

 Họ Vu có người con gái đã đi lấy chồng, nghe tin, 

 liền về nhà an ủi mẹ, nhân tiện mang biếu mẹ mười 

 con lươn. Họ Thị mang bỏ lươn trong chum, nhưng 

 quên khuấy mất. 

 Một  đêm  nọ,  họ  Vu  nằm  mộng  thấy  mười  người 

 mặc  áo  vàng đội  mũ nhọn  quỳ trước  mặt  bà  khóc 

 lóc  xin  cứu  mạng.  Tỉnh  dậy  trong  lòng  hoài  nghi 

 lẫn lộn, không tiêu trừ được, liền đi coi bói lành dữ 

 thế  nào.  Thầy  bói  nói  với bà:  “trong  nhà có  sanh 

 linh  đang  xin  bà  phóng  sanh.”  Họ  Vu  về  nhà  tìm 

 khắp trong nhà, liền thấy trong chum có lươn, đếm 

 đúng  là  mười  con,  kinh  ngạc,  nghĩ:  “lươn  vì  cầu 

 sống, lại có thể hiện làm người áo vàng báo mộng 

 cho ta, đúng là lươn cũng có tánh linh.” Thế là lập 

 tức mang hết ra sông phóng sanh. 

Mọi  cho  đi  đều  có  báo  đáp,  sự  việc  có  chứng  cứ 

hẳn hoi. 

 Thuyết minh: Phóng sanh, hoặc được tăng phước, 

 hoặc  được  sống  lâu,  hoặc  khỏi  nạn,  hoặc  khỏi 

 bệnh, hoặc sanh thiên, hoặc chứng quả, tuỳ cho vật 

 gì được quả báo ấy, chứng cứ đành rành. Song làm 

 lành được phước, người tu, đâu có mong quả báo? 

 Không mong quả báo mà quả báo tự đến, đó là lý 

 nhân quả, người phóng sanh nên biết. 

Được ghi lại đầy trong các sách, rõ ràng trước mắt. 

 Thuyết  minh:  Những  điều  ghi  chép  trên,  xa  thì  là 

 trong  các  sách,  gần  thì  là  ở  trước  mắt.  Khảo 

 nghiệm cổ kim, chắc chắn không dối. 

Phổ  nguyện  thấy  vật  nơi đâu,  đều phát  từ tâm, bỏ 

tiền  tài  giả  tạm,  cứu  vật  phóng  sanh,  làm  các 

phương tiện. 

 Thuyết  minh:  Dưới  đây  khuyên  khắp  mọi  người, 

 phát  tâm  từ  bi,  bỏ  tài  vật  phương  tiện  cứu  giúp. 

 Tiền tài giả tạm, có nghĩa tiền tài là vật không bền 

 chắc,  có  5  đường  để  ra  đi:  1.  Nước  trôi,  2.  Lửa 

 cháy, 3. Nhà nước  tịch thu,  4.  Trộm cướp, 5. Con 

 cái phá tán. Tổn tài làm phước, gọi là lấy tiền tài 

 giả tạm đổi lấy tiền tài bền chắc. Nếu người không 

 có tiền tài, thì chỉ phát tâm từ bi, cũng được phước 

 lớn.  Hoặc  khuyên  người  phóng  sanh,  hoặc  thấy 

 người khác phóng sanh lòng vui theo, tăng trưởng 

 thiện tâm, cũng là phước lớn. 

Hoặc phóng sanh nhiều, tích nhiều âm đức. Không 

thì chỉ giúp một con, cũng là làm việc thiện. 

 Thuyết minh: Người có tiền thì phóng sanh nhiều, 

 tất  nhiên  là  công  đức  lớn;  người  không  tiền,  thả 

 một  con  vật,  cũng  là  thiện  sự.  Chớ  cho  rằng  việc 

 thiện  nhỏ  là  vô  ích  mà  không  làm.  Người  đời 

 không rõ lý này, chọn loài vật nhỏ nhiều con, mới 

 chịu  mua  thả.  Trên  đường  gặp  chúng  sanh  thân 

 lớn,  bỏ  qua;  đây  là  tham  phước  cho  mình,  chẳng 

 phải thương cái khổ của chúng sanh. Phước ấy rất 

 nhỏ, cẩn thận! cẩn thận! 

Ngày qua tháng lại, phước thiện tăng nhiều. 

 Thuyết minh: Việc thiện không có lớn nhỏ, chỉ quý 

 ở  chỗ  lâu  bền;  ngày  qua  tháng  lại,  phước  đức  tự 

 nhiều. 

Lòng  từ  đầy  khắp  nhân  gian,  tiếng  thơm  thông 

thiên địa phủ. 

 Thuyết  minh:  Lòng  từ  tích  chứa  lâu,  khắp  đầy  cả 

 cõi người, lòng người đã tin, lòng trời ắt nhớ. Có 

 người  cho  rằng  trời  cao  vòi  vọi,  làm  sao  thông 

 nhau?  Đâu  biết  vào  ngày  lục  trai,  Thiên  vương 

 tuần  du  thiên  hạ,  ai  làm  ác  ai  làm  thiện  đều  ghi 

 vào  sổ  sách.  Lại  người  hành  thập  thiên  thì  trời 

 thắng, người tạo thập ác thì Tu-la thắng, nên Thiên  

 đế lúc nào cũng muốn người làm thiện. Một người 

 làm thiện, Thần vương lên trời báo cáo, kinh nói rõ 

 ràng, không phải tự nói. 

Lòng đầy từ bi, nhiều hạnh phúc ở đời này, còn bồi 

thiện căn, hạnh phúc cho đời khác. 

 Thuyết  minh:  Phóng  sanh  mà  không  giết,  không 

 gây  oán  cừu  với  chúng  sanh.  Chẳng  phải  chỉ  an 

 lạc  đời  nay,  do  thiện  căn  này,  đời  đời  tương  lai, 

 trường thọ hạnh phúc lâu dài, cho đến thành Phật, 

 vạn vật hữu tình đều hướng tâm về, hạnh phúc có 

 dư. 

Nếu niệm thêm danh hiệu Phật, tụng kinh sám. 

 Thuyết minh: Phóng sanh, tuy là việc thiện, nhưng 

 chỉ  cứu  được  sắc  thân,  chưa  cho  huệ  mạng.  Phải 

 nên  niệm  thêm  vạn  đức  hồng  danh  A-di-đà  Phật, 

 tụng  các  kinh  điển  đại  thừa.  Tuy  nhiên,  mua  là 

 phải  thả  liền,  tụng  kinh không  tiện, chỉ niệm Phật 

 cũng được. Còn nếu mua để cách đêm, hoặc sáng 

 mua  tối  thả, đợi tụng kinh xong, thì  thời gian quá 

 lâu,  sẽ  bị  chết  nhiều.  Phóng  sanh  như  vậy,  không 

 ích chi. 

Vì chúng hồi hướng Tây phương, khiến chúng vĩnh 

lìa ác đạo. 

 Thuyết  minh:  Công đức niệm  Phật, nguyện những 

 chúng sanh này sau khi mạng chung, được sanh về 

 thế giới Cực Lạc, sanh trong hoa Sen, vào ngôi bất 

 thoái, vĩnh viễn lìa khỏi ác đạo, dứt khổ luân hồi. 

Thì tâm càng lớn, trồng đức càng sâu. 

 Thuyết  minh:  Thấy  khổ  phóng  sanh,  là  tâm  thiện, 

 nay gọi đại Bồ-đề tâm, nên nói “càng lớn”. Phóng 

 sanh được phước, trồng đức thế gian, nay gọi đức 

 xuất thế, nên nói “càng sâu”. 

Đạo  nghiệp  nhờ  đó  nhanh  thành,  đài  sen  thượng 

sanh cửu phẩm! 

 Thuyết  minh:  Tâm  lớn  đức  sâu,  việc  ấy  sao  biết? 

 Bởi lợi tha là hạnh của Bồ-tát, dùng hạnh môn này 

 trợ tu đạo nghiệp, thí như thuyền gặp gió, chắc sẽ 

 nhanh  đến  bờ  kia.  Ba  phước  của  tịnh  nghiệp,  từ 

 tâm bất sát đứng đầu. Nay đã không giết, lại thêm 

 phóng  sanh;  đã  phóng  sanh,  lại  niệm  Phật  khiến 

 sinh  Tịnh  độ,  làm  được  như  thế,  khi  thân  hoại 

 mạng chung, chắc  chắn  lên  ngôi cửu  phẩm  không 

 nghi.  Khuyên  khắp  mọi  người,  đừng  vì  cho  rằng 

 mình đức bạc mà không tin lời ấy. 

Chú nguyện phóng sanh 

Phóng  sanh  xong,  đối  trước  Phật  tiền,  chí  tâm  lễ 

bái,  bạch  rằng:  “Đệ  tử  tên…  nhất  tâm  quy  mạng 

Tây  Phương  Cực  Lạc  A-di-đà  Phật.  Con  theo  lời 

Phật dạy, nay phóng sanh, được bao nhiêu phước, 

với  công  đức  này,  mong  cho  con  tội  chướng  tiêu 

trừ,  oan  khiên  dứt  sạch;  thiện  căn  ngày  một  tăng 

trưởng,  thân  hoại  mạng  chung,  thân  tâm  an  ổn, 

chánh  niệm  rõ  ràng,  được  Phật  tiếp  dẫn,  sanh  về 

nước  an  lạc,  hoá  sanh  hoa  sen,  trong  ao  thất  bảo. 

hoa nở thấy Phật, được pháp vô sanh, đầy đủ Phật 

huệ; nhờ đại thần lực, tất cả những sanh mạng mà 

con phóng sanh, cho đến tất cả hữu tình khắp mười 

phương, đều được giải thoát, thành vô thượng đạo. 

Mong  Phật  từ  bi,  ai  lân  nhiếp  thọ”.  Phát  nguyện 

xong, niệm Phật bao nhiêu biến tùy ý. 

Nghi thức phóng sanh 

 Thuyết  minh:  Căn  cứ cựu  văn  của  pháp  sư  Lễ, có 

 chút thêm bớt, để cho đơn giản dễ hành, sau thêm 

 cầu nguyện vãng sanh, lại thêm phẩm Hồi Hướng 

 của kinh Hoa Nghiêm kết thúc. Ý muốn trước vãng 

 sanh thế giới Cực Lạc của Phật A-di-đà sau nhập 

 Tỳ Lô Giá Na Hoa Tạng Huyền Môn. Lại ngày hè, 

 phóng sanh lần đầu, chiếu theo nghi thức này niệm 

 tụng,  rồi  liền  thả;  sau  mang  tới  nữa,  phóng  tiếp, 

 không niệm tụng nữa. Chỉ niệm “chú Đại Bi” một 

 biến,  “chú  Vãng Sanh” ba biến,  niệm  Phật    A-di-

 đà rồi phóng. Không cần phải như thả lần đầu, sợ 

 kéo  dài,  tổn  hoại  sanh  mạng.  Sau  nếu  mang  tới 

 nữa, cũng lại như thế. 

 Nơi chỗ phóng sanh, thiết trí hương án, dương chi 

 tịnh  thuỷ.  Đại  chúng  lấy  mắt  từ  nhìn  chúng  sanh, 

 thương chúng trầm luân khổ ải. Lại nghĩ đến Tam 

 bảo  có  đại  oai  lực,  có  thể  cứu  giúp  chúng.  Quán 

 như  thế  rồi,  tay  cầm  chén  nước,  niệm  thầm  rằng: 

 Nhất  tâm  phụng  thỉnh  thập  phương  từ  phụ  quảng 

 đại linh cảm Quán Thế Âm Bồ-tát, giáng lâm đạo 

 tràng, gia trì nước này, đủ đại công huân, rưới lên 

 chúng  sanh,  khiến  chúng  thân  tâm  thanh  tịnh,  có 

 khả năng nghe diệu pháp. Xong tụng “chú Đại Bi” 

 một biến, rảy ba lần,  sau đó bạch rằng: (ngưỡng 

 bạch) 

 “Thập  phương  Tam  bảo,  bổn  sư  Thích-ca,  từ  phụ 

 Di-đà,  Bảo  Thắng  Như  Lai,  Bồ-tát  Quán  Âm, 

 trưởng  giả  Lưu  Thuỷ,  đại  sư  Vĩnh  Minh  các  đại 

 sĩ… duy nguyện từ bi, chứng minh hộ niệm”. 

 Nay  có  các  chúng  sanh  cầm  thú  trên  không  dưới 

 nước,  bị  người  ta  đánh  bắt,  sắp  vào  chỗ  chết, 

 (chúng  con  Tỳ-kheo…,  cư  sĩ…)  thế  là  tu  Bồ-tát 

 hạnh,  phát  tâm  từ  bi,  tạo  nhân  trường  thọ,  hành 

 nghiệp phóng sanh, mua các thân mạng ấy, thả để 

 chúng tự do. Nhưng thuận theo kinh điển Đại Thừa 

 Phương Đẳng, thì trao Tam Quy, niệm mười danh 

 hiệu, lại nói cho chúng nghe 12 nhân duyên. 

 Oai đức Tam bảo âm thầm gia hộ, ai lân nhiếp thọ, 

 bạch rằng: 

 Súc  sanh  quy  y  Phật,  súc  sanh  quy  y  Pháp,  súc 

 sanh  quy  y  Tăng;  súc  sanh  quy  y  Phật  lưỡng  túc 

 tôn, súc sanh quy y Pháp ly dục tôn, súc sanh quy y 

 Tăng  chúng  trung  tôn;  súc  sanh  quy  y  Phật  cánh, 

 súc  sanh  quy  y  Pháp  cánh,  súc  sanh  quy  y  Tăng 

 cánh. (đọc ba lần) 

 Này  các  Phật  tử,  quý  vị  đã  quy  y  Tam  bảo  xong, 

 nay ta vì quý vị xưng dương. 

 Bảo Thắng Như Lai thập hiệu công đức, khiến các 

 ngươi được nghe, được sanh thiên như vô lượng cá 

 kia không khác. 

 Nam  Mô  Bảo  Thắng  Như  Lai,  Ứng  Cúng,  Chánh 

 Biến  Tri,  Minh  Hạnh  Túc,  Thiện  Thệ,  Thế  Gian 

 Giải,  Vô  Tượng  Sĩ,  Điều  Ngự  Trượng  Phu,  Thiên 

 Nhân Sư, Phật Thế Tôn (ba lần). 

 Này  các  Phật  tử,  nay  ta  lại  nói  12  nhân  duyên, 

 tướng hoàn diệt của nhân duyên cho quý vị, khiến 

 quý vị biết pháp sanh diệt, ngộ bất sanh diệt, cùng 

 với  chư  Phật,  chứng  đại  Niết-bàn.  Đó  là  vô  minh 

 duyên  hành,  hành  duyên  thức,  thức  duyên  danh 

 sắc, danh sắc duyên lục nhập, lục nhập duyên súc, 

 súc  duyên  thọ,  thọ  duyên  ái,  ái  duyên  thủ,  thủ 

 duyên hữu, hữu duyên sanh, sanh duyên lão tử ưu 

 bi khổ não. 

 Đó là vô minh diệt thì hành diệt, hành diệt thì thức 

 diệt,  thức  diệt  thì  danh  sắc  diệt,  danh  sắc  diệt  thì 

 lục nhập diệt, lục nhập diệt thì xúc diệt, xúc diệt thì 

 thọ diệt, thọ diệt thì ái diệt, ái diệt thì thủ diệt, thủ 

 diệt  thì  hữu  diệt,  hữu  diệt  thì  sanh  diệt,  sanh  diệt 

 thì lão tử ưu bi khổ não diệt. 

 Này các Phật tử, ta đã theo kinh đại thừa trao tam 

 quy, thập hiệu, 12 nhân duyên cho quý vị rồi, nay 

 sẽ  vì  quý  vị  đối  trước  Tam  bảo,  phát  lộ  sám  hối, 

 mong  cho  tội  lỗi  của  quý  vị,  sớm  được  tiêu  trừ, 

 sanh vào chỗ lành, gần gũi Phật pháp. Quý vị phải 

 chí tâm, sám hối theo tôi: 

 “Xưa con đã tạo bao ác nghiệp, đều do vô thỉ tham 

 sân si, từ thân miệng ý phát sanh ra, tất cả con nay 

 đều sám hối”. 

 Nam  mô  Thanh  Lương  Địa  Bồ-tát  ma-ha-tát  (ba 

 lần) 

 Mong  cho  sau  khi  được  thả,  vĩnh  viễn  không  gặp 

 ác  ma,  không  bị  đánh  bắt  ăn  nuốt,  thong  dong  tự 

 tại, sống hết tuổi trời; sau khi mạng chung, nương 

 Tam bảo lực, sức từ bi bổn nguyện của Bảo Thắng 

 Như Lai, sanh ra nơi cõi trời, cõi người, trì giới tu 

 hành,  không  còn  tạo  ác,  tín  tâm  niệm  Phật,  tuỳ 

 nguyện  vãng  sanh.  Lại  mong  cho  chúng  con…  từ 

 nay  về  sau,  Bồ-đề  hạnh  nguyện,  niệm  niệm  tăng 

 trưởng,  cứu  khổ  chúng  sanh,  giống  như  ý  mình; 

 nhờ  nhân  duyên  đó,  được  sanh  An  dưỡng,  thấy 

 Phật  Di-đà,  và  các  thánh  chúng,  chứng  vô  sanh 

 nhẫn,  phân  thân  khắp  cõi,  quảng  độ  chúng  sanh, 

 đều  thành  chánh  giác.  Hiện  tiền  đại  chúng,  đồng 

 thanh  tụng  niệm  thần  chú  vãng  sanh  Tịnh  độ, 

 chương Hồi Hướng của kinh Hoa Nghiêm. 

 Phẩm  Thập  Hồi  Hướng,  kinh  Đại  Phương  Quảng 

 Phật  Hoa  Nghiêm,  tuỳ  thuận  kiên  cố  nhất  thiết 

 thiện căn hồi hướng. Phật tử, Bồ-tát ma ha tát làm 

 đại quốc vương, tự tại đối với pháp, ra chỉ thị, cấm 

 nghiệp sát. Cấm hẳn sát sanh toàn cõi Diêm-phù-

 đề.  Ban  sự  vô  uý  đến  tất  cả  các  loài  không  chân, 

 hai chân, bốn chân, nhiều chân, rộng tu tất cả Bồ-

 tát hạnh, thương yêu tất cả loài vật, làm cho chúng 

 sanh an ổn, nơi chỗ các Phật, thường tự an trụ ba 

 loại tịnh giới, cũng làm cho chúng sanh an trụ như 

 thế,  Bồ-tát  Ma-ha-tát.  Làm  cho  chúng  sanh  trụ 

 trong ngũ giới, vĩnh viễn đoạn trừ nghiệp sát, dùng 

 thiện căn này, hồi hướng như thế. Đó là nguyện tất 

 cả chúng sanh phát Bồ-đề tâm, đầy đủ trí tuệ, vĩnh 

 viễn  giữ  được  thân  mạng,  không  có  ngày  mất; 

 nguyện tất cả chúng sanh sống vô lượng kiếp, cúng 

 dường tất  cả  Phật,  cung kính  siêng năng  tu hành, 

 tăng thêm thọ mạng; nguyện tất cả chúng sanh đầy 

 đủ  pháp  hành  lìa  già  bệnh  chết,  tất  cả  tai  hoạ 

 không hại được thân thọ; nguyện tất cả chúng sanh 

 được  thân  không  bệnh  khổ,  thọ  mạng  tự  tại,  sống 

 bao lâu cũng được; nguyện tất cả chúng sanh thọ 

 mạng vô lượng, tận cùng đời vị lai, giáo hoá điều 

 phục tất cả chúng sanh; nguyện tất cả chúng sanh 

 thiện căn đầy đủ, thành tựu đại nguyện; nguyện tất 

 cả chúng sanh đều gặp chư Phật, cúng dường thừa 

 sự, sống vô lượng tuổi, tu tập thiện căn; nguyện tất 

 cả  chúng  sanh  ở  nơi  chỗ  Phật,  khéo  tu  tập,  được 

 thánh  pháp  hỷ,  sống  vô  lượng  tuổi;  nguyện  tất  cả 

 chúng  sanh  không  bị  già  bệnh  chết,  dũng  mãnh 

 tinh tấn vào trí tuệ  Phật.  Đó là  Tam  Tụ  Tịnh  giới 

 của  Bồ-tát  Ma-ha-tát,  vĩnh  viễn  đoạn  trừ  sát 

 nghiệp,  thiện  căn  hồi  hướng,  vì  làm  cho  chúng 

 sanh được thập lực viên mãn trí của Phật. 

 Kế đến tụng chú vãng sanh ba lần, tụng xong bạch 

 rằng: 

 Công đức phóng sanh  trên  đây, báo khắp  bốn ân, 

 ba cõi được nhờ, pháp giới chúng sanh, đồng viên 

 chủng trí. Thập phương tam thế tất cả Phật, tất cả 

 Bồ-tát Ma-ha-tát, ma-ha bát-nhã ba-la-mật. 

Kệ  “Giới  Tửu  Nhục  Từ  Huệ  Pháp  Môn”  của  từ 

Vân sám chủ Tuân Thức đời nhà Tống 

Bài  kệ  này  trích  từ  các  kinh  đại  tiểu  thừa  “Kinh 

Lăng  Già”,  “kinh  Ương  Quật”,  “Kinh  Niết-bàn”, 

“Kinh  Tát  Giá  Ni  Càn”,  “Kinh  A  Hàm”,  “Kinh 

Chánh Pháp Niệm”, do khi đọc tụng, chép ra thành 

100 bài kệ, đặt tên “Giới Tửu Nhục Từ Huệ Pháp 

Môn”. Mong muốn hàng tín sĩ, do dự đọc kỹ, thâm 

tư  hiện  nghiệp,  sợ  hãi  quả  báo  tương  lai,  hòn  sắt 

nóng nước đồng sôi, đâu dễ nhẫn chịu. 

Nam mô Phật Pháp Tăng, biển đại từ Tam bảo; nay 

con theo lời dạy, khuyên khắp các chúng sanh; chớ 

giết  chớ  ăn  thịt,  cùng  chứa  hạnh  nhân  từ;  không 

bệnh  mạng  sống  lâu,  vị  lai  thành  Phật  đạo.  Chư 

Phật đại Bồ-tát, thường vì cứu chúng sanh; bỏ đầu 

mắt tuỷ  não,  trải trăm ngàn  vạn kiếp.  Cắt  thịt  cho 

chim ưng, cứu kiến bỏ mạng rồng;  Lưu Thuỷ cứu 

cá cạn, Tát đoả thân hiến cọp; trải nhiều kiếp hành 

từ,  sức  từ  thiện  thành  tựu.  Phật  không  tất  cả  tâm, 

duy chỉ một tâm từ; nếu có ai hành từ, không giết 

không  ăn  thịt;  nguyện  cho  sức  oai  thần,  đời  đời 

thường gia hộ. 

Sát sanh mà Phật nói, chính là giết cha mẹ, cũng là 

giết  vợ  con,  anh  em  cùng  thân  quyến.  Hết  thảy 

nam cùng nữ, đều từng là cha mẹ; đời đời khi sanh 

ra,  đều  từ  tinh  huyết  ấy;  nhận  một  thân  súc  sanh, 

mỗi mỗi thân một loài, đời đời không tính kể; luân 

hồi trong sáu đường, qua lại làm quyến thuộc; nên 

ăn thịt chúng sanh, gọi ăn thịt cha mẹ. 

Lại quán tất cả thân, đều là bản thể ta; thịt ta và thịt 

người,  thật  chỉ  là  một  thịt;  Như  ở  trước  sau  nhà, 

cũng gọi nhà của ta; nên biết ăn thịt người, chính là 

ăn thịt mình; Phật quán Như Lai tạng, cõi Phật cõi 

chúng  sanh,  một  cõi  không  hai  cõi,  tất  cả  thịt  chỉ 

một;  người  diễn  đóng  nhiều  vai,  thật  chỉ  là  một 

người. 

Nếu muốn giết chúng sanh, nên khởi tâm của Phật; 

thợ săn cùng đồ tể, người đánh bắt cá  chim; chúng 

sanh thấy từ xa, đều sanh lòng sợ hãi; có nghĩa kẻ 

ác  này,  tham  lợi  và  vị  thịt,  tay  cầm  tên  đao  bén, 

nghĩ  muốn  giết  thân  ta,  chim  bay  và  thú  chạy,  sợ 

hãi mà tránh xa. 

Thường  cùng  các  chúng  sanh, khởi  ý  đại  oán  đối, 

tất  cả  đều  tiếc  mạng,  người  súc  sanh  không  khác. 

Nếu muốn ăn chúng sanh, trước thử cắt thịt mình, 

chết là cái khổ lớn, ai mà không sợ nó. Chỉ cần tự 

quán  thân,  vì  sao  ăn  thịt  chúng,  vì  lợi  giết  chúng 

sanh, vì tiền giăng lưới bẫy, cả hai đều nghiệp sát, 

chết đoạ ngục Kêu La. 

Bạn  biết  người  sát  sanh,  chết  rơi  vào  địa  ngục, 

thành  sắt  cao  tám  vạn,  bốn  ngàn  du-thiện-na,  dài 

rộng  cũng  như  thế.  Trong  thành  đầy  lửa  dữ,  nội 

ngoại  đều  đỏ  rực;  chó  dữ  canh  bốn  cửa,  ngục  tốt 

tiếng  như  sấm;  hai  mắt  như  ánh  đèn,  rượt  đuổi 

người  có  tội.  Vào  trong  mà  chịu  khổ,  lực  sĩ  cầm 

giáo  sắt,  cán  giáo  dài  một  trượng,  lưỡi  giáo  rộng 

tám  tấc;  đâm  vào  bụng  tội  nhân,  xuyên  thấu  ra 

đằng sau; đau đớn khó kham nhẫn, trong trăm ngàn 

vạn kiếp, chịu thống khổ lớn này. 

Bạn biết người ăn thịt, chết đoạ ngục A-tỳ, nhà sắt 

cũng  cao  rộng,  tám  vạn  du-thiện-na.  Bốn  cửa  lửa 

cháy rực, nam bắc đều thông nhau; tường sắt cùng 

lưới  sắt,  gông  cùm  đều  bằng  sắt,  mỗi  mỗi  bị  lửa 

thiêu,  tất  cả  đều  đỏ  rực;  ăn  thịt  chịu  khổ  này,  trải 

trăm ngàn vạn kiếp. 

Bạn  biết  người  nấu  thịt,  chết  đoạ  ngục  nước  sôi, 

sâu  rộng  cả  một  vạn,  hai  ngàn  du-thiện-na.  Ngày 

đêm lửa dữ đốt, sùng sục nước trào ra; ở trong đó 

chịu khổ, một vạn hai ngàn năm. 

Bạn  biết  người  nướng  thịt,  đọa  ngục  giường  sắt 

nóng,  ngục  ấy  dài  và  rộng,  tám  ngàn  du-thiện-na. 

Dưới  giường  châm  lửa  đốt,  tội  nhân  nằm  ở  trên, 

thân thể cháy đen thui, mười hai ngàn năm thế. 

Bạn  biết  người  cắt  thịt,  chết  đoạ  ngục  chém  chặt; 

năm trăm đại lực sĩ, dùng dao chém tội nhân; băm 

vằm  nhuyễn  như  bụi,  nghiệp  phong  thổi  lại  sống; 

như vậy chết lại sống, trải vạn hai ngàn năm. 

Bạn biết nuôi heo gà, gà vì tham thịt béo; mỗi ngày 

một con gà, ăn năm trăm trùng sống; chủ nhân chịu 

nửa  tội,  chết  đoạ  ngục  như  gà;  ngục  ấy  đầy  phân 

nóng,  tám  vạn  du-thiện-na;  người  gà  đều  vào 

trong, tròn năm trăm vạn năm. 

Bạn biết người săn bắt, giăng bẫy và thả lưới; chết 

đoạ ngục trục sắt, khắp trục cắm vạn đinh; bắt lên 

lăn một vòng, khắp thân đầy đinh sắt; đau khổ thật 

khó nhẫn, trải trăm ngàn vạn kiếp. 

Kẻ  sát  sanh  ăn  thịt,  từ  trong  địa  ngục  ra,  thọ  làm 

thân quỷ đói; sư tử báo hổ lang, mèo chồn kim xí 

điểu,  chỉ  ăn  máu  thịt  tươi;  lửa  đói  thường  thiêu 

tâm, thường luôn nghĩ đến thịt; do đó huân tập ác, 

hạt  giống  từ  mất  biệt.  Nếu  được  sanh  làm  người, 

tàn tật mạng ngắn ngủi; ngu si báng nhân quả, chết 

lại  vào  địa  ngục.  Khi  Phật  nói  lời  này,  vô  lượng 

các quỷ đói, gào than thề dứt thịt, và hộ người dứt 

thịt.  Nay  bạn  nghe  kinh  này,  sao  không  chịu  đổi 

thay, vô ích sanh làm người, không bằng hàng quỷ 

đói.  Chớ  có  đốt  núi  rừng,  chớ  có  phá  bờ  đê,  chớ 

chặt  cây  có  ổ  (chim),  chớ  đốt  củi  có  trùng;  nếu 

thấy vật bị giết, phương tiện thường cứu hộ. 

Nam  mô  Thập  Phương  Phật,    đại trí đức  Thế  tôn; 

con  muốn  khuyên  chúng  sanh,  bỏ  rượu  cầu  minh 

tuệ. Như lời Phật đã nói, uống rượu nhiều lỗi lầm, 

tám vạn môn trần lao, với ba mươi sáu lỗi, đều do 

rượu  làm  gốc,  các  ngươi  nên  quán  kỹ,  say  rượu 

tâm tán loạn, sáu thức thảy hôn mê; vua tôi trái lễ 

tiết,  cha  con  bỏ  tôn  ti,  mẹ  con  gái  bất  hoà,  phẩm 

hạnh  không  được  giữ.  Như  ở  nước  Xá-vệ,  có 

Ương-quật-ma-la, uống rượu dâm với mẹ, rồi nhân 

đó  giết  cha,  rồi  mẹ  đi  ngoại  tình,  lại  mang  gươm 

giết mẹ.  Lại như Sa-già-đà, La-hán có thần thông, 

hôm đến nước Chi-đề, vào thôn tên Bạt-đà; ở đó có 

rồng  độc,  tên  Am-bà-la-đề,  rồng  ấy  rất  ác  độc, 

thường xâm hại thôn dân; La-hán dùng thần thông, 

hàng phục rồng độc rồi, thôn dân muốn báo ân, bày 

dọn nhiều cháo sữa; có một người con gái, yêu say 

mê La-hán, mới dùng rượu như nước, dâng lên cho 

La-hán;  La-hán  tưởng  là  nước,  uống  vào  rượu  tác 

dụng, mê loạn chùa quay cuồng, y bát đều vứt bỏ; 

lúc  tỉnh  dùng  thần  lực,  hàng  phục  được  rồng  dữ; 

say rồi như người chết, không hàng được cóc ếch; 

Thế  tôn  bảo  la-hán,  cùng  các  Tỳ-kheo  tăng,  đến 

chỗ  La-hán  kia,  nhân  đây  chế  cấm  rượu,  kinh 

Chánh Pháp Niệm nói. 

Diêm La quở tội nhân, sắp xua vào địa ngục, trước 

nói  kệ  như  thế,  rượu  làm  loạn  lòng  người,  khiến 

người như chó dê, không biết làm không làm, như 

vậy nên bỏ rượu, vì với người say rượu, như người 

chết  không  khác.  Nếu  muốn  thường  bất  tử,  người 

ta  nên  bỏ  rượu,  rượu  là  nơi  tội  lỗi,  thường  luôn 

không  ích  lợi.  Nguyên  nhân  của  ác  đạo,  nguyên 

nhân của tối tăm, uống rượu đến địa ngục, cũng đi 

đến  quỷ  đói,  là đường  đến  súc  sanh,  nguyên  nhân 

bởi tại rượu. Rượu là độc trong độc, địa ngục trong 

địa ngục, là đại bệnh trong bệnh, chính là điều Phật 

nói. 

Ai  đã  uống  rượu  rồi,  không  duyên  cớ  mà  cười, 

không duyên cớ mà giận, không duyên cớ làm ác. 

Không  tin  Phật  ra  đời,  chuyện  hoại  thế  xuất  thế, 

thiêu giải thoát như lửa. 

Gọi  là  pháp  rượu  này,  nếu  mà  ai  bỏ  được,  đúng 

như  pháp  giữ  giới,  người  ấy  đến  Niết-bàn,  không 

còn chỗ sanh tử. Chớ uống rượu vô minh, là nhân 

của  các  khổ,  Thanh-văn  trụ  minh  thoát,  vậy  say 

thuộc về người. 

Nếu khi mắc bệnh khổ, nên quán gốc của bệnh; từ 

si  mà  sanh  ái,  tập  nghiệp  chiêu  quả  bệnh;  Kỳ-bà 

thầy  thuốc  giỏi, còn không  thể  chữa trị, huống  hồ 

rượu thuốc này, có khả năng trừ bệnh? 

Rượu  là  gốc  phóng  dật, không  uống đóng  ác đạo; 

thà bỏ thân trăm ngàn, không huỷ phạm giới rượu; 

thà  để  thân  khô  gầy,  trọn  không  uống  rượu  này. 

Cho  dù  huỷ  phạm  giới,  thọ  mạng  cả  trăm  năm, 

không bằng sống một ngày, mà giữ được cấm giới. 

Chắc chắn chữa lành bệnh, mà ta còn không uống, 

huống hồ chưa biết chắc, có lành bệnh hay không. 

Tâm quyết định như thế, liền sanh đại hoan hỷ, lập 

tức được kiến đế, bệnh tật liền tiêu trừ. 

Bạn biết người nấu rượu, chết đoạ ngục phẩn hèm, 

cũng đoạ ngục nước sôi, một vạn tám ngàn năm. 

Bạn  biết  người  bán  rượu,  chết  đoạ  ngục  hồ  rượu, 

rượu như nước đồng sôi, rơi vào trong chịu khổ. 

Bạn  biết  người  uống  rượu,  chết  đoạ  ngục  Quán 

Khẩu,  tay  tự  đổ  đồng  sôi,  vào  trong  miệng  chịu 

khổ. 

Bạn biết người mang rượu, ép người trì giới uống, 

chết đoạ ngục hồ băng, tám vạn năm chịu khổ; da 

thịt  đều  rách  nát,  ngày  đêm  trăm  tử  sanh;  sau  đó 

năm trăm đời, sanh ra không có tay. 

Bạn  biết  hoặc  dùng  lực,  hoặc  vì  đùa  vui  chơi, 

mang  rượu  cho  tăng  ni,  cưỡng  ép  người  ta  uống, 

chết đoạ ngục cưa chân. Trong sáu trăm vạn năm, 

năm  trăm  đại  lực  sĩ,  luôn  cắt  chân  người  ấy.  Cho 

đến  đưa  bình  rượu,  năm  trăm  đời  không  tay, 

thường  mang  thân  dòi  bọ,  ruồi  nhặng  và  muỗi 

mòng,  loài côn trùng nhỏ nhít,  mỗi mỗi  năm trăm 

đời. 

Bạn biết Cát-đà-bà, mua rượu đổ xuống giếng, La-

hán  uống  nước  giếng,  tám  vạn  thánh  đều  say.  Do 

đó hại thánh nhân, chết đoạ ngục cưa xẻ, liền trong 

tám vạn kiếp, thường bị khổ cưa xẻ. Sau được sanh 

làm người, lùn xấu như dị nhân, tai mũi đều bít lỗ, 

môi sứt răng hô hở, tay chân đều thiếu ngón. 

huống hồ tâm phá giới, mang rượu ép người uống. 

Thường thấy kẻ ngu si, ép người khác uống rượu; 

tự  mình  không  trong  sạch,  đã  không  tâm  hổ  thẹn, 

lại  mang  thứ  bất  tịnh,  ép  người  khác  phá  giới. 

Chẳng  thà  đoạn  thân  mạng,  không  phá  thiện  tâm 

người; bỏ mạng một đời này, chưa hẳn vào ba cõi; 

phá giới dứt trời người, và mất pháp giải thoát. 

Bạn  biết  dứt  rượu  thịt,  được  phước  đức  không 

cùng; ví người mang thất bảo, quốc thành cùng vợ 

con,  đem  bố  thí  hết  thảy,  không  bằng  một  phần 

ngàn, của người dứt rượu thịt; cho đến cả đại thiên, 

thất bảo mang bố thí, không bằng một phần ngàn, 

của người dứt rượu thịt. Giả sử vì cầu phước, dùng 

trăm ngàn lượng vàng, mang ra bố thí khắp, không 

bằng một phần ngàn, của người dứt rượu thịt. Giả 

sử  có  Phật  tử,  tạo  phan  hoa  bảo  cái,  đầy  khắp  cả 

đại  thiên,  mang  dùng  cúng  dường  Phật,  không 

bằng một phần ngàn, của người dứt rượu thịt. 

Phạm  rượu  mắc  tội  nặng,  giữ  rượu  phước  cũng 

sâu;  thiện  ác  hai cái đối, khổ  lạc  cũng  theo  chiều; 

hãy  nhanh  sớm  quay  lại,  hối  cải  thiện  tâm  sanh; 

chớ  đợi  vô  thường  đến,  như  bình  đầy  tự  chìm; 

khuyên ai nên cố gắng, cùng sánh bước tiến lên. 

Kệ này đều trích từ các kinh, khi đọc nên bảo hộ; 

nếu khinh mạn, tức là khinh mạn các kinh đại thừa, 

mắc tội không nhỏ. 

Hộ Sanh Thiên 

Hỏi:  Kinh nói:  Người  ăn  dê,  dê  ăn  người,  đời  đời 

kiếp  kiếp,  qua  lại  ăn  nhau;  vì  nhân  duyên  đó,  trải 

qua  trăm  ngàn  kiếp,  mãi  ở  trong  sanh  tử.  Lấy  đó 

mà suy, thì ăn thịt các loài động vật khác cũng thế. 

Như vậy thì người ta sanh ra ở đời, động tay động 

chân đều có tội, quả là đáng sợ, đúng thật vậy sao? 

Trả  lời:  Lời  Phật  không  hư  dối,  ý  kinh  không  sai 

chạy,  luân  hồi  báo  ứng,  giống  như  hoang  đường, 

nhưng thật thì quả đúng. Con người ta, tâm có sức 

mạnh  kinh  khủng;  sức  kéo  của  tâm,  thân  không 

cưỡng  lại  được.  Cho  nên  tâm  sầu  thì  khuôn  mặt 

nhăn  nhó,  tâm  hỷ  thì  diện  mạo  vui  tươi.  Khổ  vui 

tạm  thời  mà  còn  sai  sử  được  diện  mạo,  vĩnh  viễn 

chắc  chắn  thay  hình.  Mạnh  Tử  nói:  “Điểm  khác 

nhau  giữa  con  người  và  cầm  thú  rất  ít,  chỉ  kém  ở 

chỗ  con  người  có  thiên  tính  nhân  nghĩa  đạo  đức. 

Thông thường người ta đều không biết điểm đáng 

quý  của  nhân  nghĩa  ở  chỗ  nào,  cho  nên  đã  quay 

lưng  lại  với  nó,  chỉ  có  hàng  quân  tử  mới  biết  sự 

trân quý của nhân nghĩa, giữ nó lại, đồng thời phát 

dương nó”. Đã rất ít mà còn bỏ đi, thì đồng thể với 

cầm thú. Đồng thể với cầm thú, thì diện mạo theo 

tâm.  Tâm  mạnh  thì  chuyển  diện  mạo  luôn  trong 

đời này,  tâm  yếu  thì tạo diện  mạo  đời  sau.  Nhanh 

chậm có chút khác nhau, nhưng rốt ráo như nhau. 

Như Hoạ Sư biến làm ngựa, Cận Thượng biến làm 

trăn,  là  đời  sau;  Phong  Thiệu  biến  làm  hổ,  Minh 

Sâm  biến  làm  rắn,  là  đời  này.  Cái  lý  biến  chuyển 

của  Minh  Sâm,  giống  với  Hoạ  Sư,  một  do  nghiệp 

vẽ, để tâm hết nơi ngựa hay; một do học thuyết, chỉ 

quán tưởng rắn. Tâm đâu hình thể đấy, ý thành thì 

ngã  đổi,  rắn  ngựa  thay  vào.  Song  hoặc  biến  hoá 

nhanh hoặc nhận từ từ, thì nhanh chậm khác nhau. 

Cái  lý  biến  chuyển  của  Phong  Thiệu,  giống  với 

Cận  Thượng;  một  do  bạo  ác,  tâm  tánh  như  cọp, 

một  do  thù  hận,  tâm  như  mãng  xà.  Tâm  sao  thì 

hình  vậy,  lý  đồng  thì  sự  đẳng,  trăn  hổ  như  nhau. 

Song Song hoặc biến hoá nhanh, hoặc thọ nhận từ 

từ, cũng nhanh chậm khác nhau. 

Căn cứ vào đây mà nói, thì thuyết luân hồi, không 

có  gì  để  nghi  ngờ  nữa.  Luân  hồi  không  nghi,  thì 

ngã làm ngã, cũng không tránh khỏi, vì sao? Việc 

thiện  khó  làm,  đường  ác  dễ  đi,  tức  nay  tâm  tham, 

tâm sân, tâm ác độc, tâm ghen ghét, tâm đố kỵ, tâm 

ái luyến, tâm kiêu mạn, tâm vọng tưởng, tâm cống 

cao, tâm danh, tâm lợi, tâm sát, tâm dâm, gặp việc 

là  hiện  ra  trước  mắt,  chảy  mãi  không  ngừng.  Ai 

chẳng phải là tướng xà rắn, chẳng là nhân hổ ngựa. 

Nhưng  tứ  chi  cửu  khiếu,  chỉ  là  thân  thể  tạm  thời; 

vợ đẹp con xinh, chỉ là quyến thuộc chốc lát. Một 

hơi thở ra không hít vào, còn nói năng người vật gì 

nữa?  Đây  giống  như  Y  Duẫn  thản  nhiên  trước 

vương vị, Chu Huyền thích chỗ giết heo; đãi khách 

bốn  phương,  hao  vàng  vạn  lạng;  bắt  chước  Liên 

Kỵ nước Tần, khen Như Để nước Tấn. Tôi e sẽ bị 

thảm  thương,  mình  làm  mình  chịu.  Điều  mà  Chu 

Ngung nói, chẳng phải là sầu bi sao? 

Nói đến người và vật không khác, nhưng người sở 

dĩ  không  giết  người,  nguyên  do  có  ba:  một  là 

không dám, hai là không nỡ, ba là thói quen. Dân 

đen, hiệp khách, không ai là không muốn bài trừ kẻ 

đối  lập,  đâm  chém  kẻ  thù;  song  vẫn  khoanh  tay, 

ôm  lòng  ác,  nhưng  do  đọc  sách  mà  sợ,  đỉnh  hình 

mà  lo,  đây  gọi  là  không  dám;  Người  nắm  quyền 

sanh sát, thế đáng bạo ngược, lực đáng tung hoành. 

Song  cầm  tù  một  người,  do  dự  không  làm;  giết 

chết  một  người,  thương  xót  không  an.  Nhưng  do 

cùng là con người, cùng thể động lòng; goá phụ cô 

nhi, cô đơn đáng thương; đây gọi là không nỡ. Đã 

không dám lại không nỡ, thì việc giết người, ở đời 

hiếm có. Máu sông Vị, có thể cả đời chưa thấy; đồ 

tể  Hà  Nam,  có  thể  suốt  năm  chưa  nghe.  Thói  nhà 

thành tục, thói đời thành phong. Dù là đồ đệ Dược 

Tung, ngang ngược với Táo Quân; bè đảng Cát Tu, 

chặn  nhầm  Chí  Hậu,  mà  còn  cầm  gậy  không 

buông,  cầm  gươm  không  dám  xông  tới;  ý  sợ  khi 

sắp giết, thụt tay khi sắp chết; đây gọi là thói quen. 

Ba việc đỡ nhau, thì bá tánh cũng được nhờ. 

Còn vật thì không thế, xuất thân hèn mọn, không bị 

cấm bởi tuổi  của  Cao  Tô;  những  loài  ăn  ít, không 

đền  bồi  bởi  ngày  của  Nghiêu  Thuấn.  Tâm  sát  rực 

nơi loài khác, lòng thương đặt nơi phân hình, thanh 

duyên nghiệp mà quả khác, nên tợ như ưu như lạc 

mà nghe không thương xót. Thịt đền trả chẳng phải 

sâm,  nên  không  tanh  dơ  người  ăn  thấy  rất  ngon. 

Người  kia  đền  mạng,  là  nhân  quá  khứ  mà  không 

thấy; ta kết thù mới, là quả vị lai mà có biết? Nhân 

quả  đều  mất,  dao  thớt  đều  thôi,  nhưng  vẫn  mãi 

thấy  giết  nghe  giết;  tự  mình  giết  bảo  người  giết, 

không lúc nào không. Từ bi lược trùng thương cỏ, 

Tăng đã không hai; lòng lành Cao Sài, Hạnh Linh, 

tục cũng vô nhị. Và thuyết Tiết Dụng Thời Thủ của 

cận Nho, lời Trung Chánh của nhà Phật, vẫn huân 

vào tai, rót vào tâm. Do đó đời đời cầm đũa, chưa 

từng động dung; trăm thứ nấu ăn, chưa từng quan 

niệm.  Đủ các  thứ hung bạo, cầm  thú  thuỷ  tộc kêu 

la.  Kẻ  mạnh  thì  bắt  người  để  giành  mạng  sống 

mong manh, kẻ yếu thì khóc thầm để lấp đầy bụng 

vạn dân. Người ăn rau cỏ, thì trốn trong núi rừng, 

thà  bị  thú  dữ  ăn  thịt,  cũng  còn  có  2/10  khả  năng 

tránh; những kẻ ăn thịt chúng sanh, thì nuôi heo dê, 

đợi  lúc  cần  đến  giết  thịt,  không  có  một  phần  vạn 

khả năng tránh. Ôi! Người xưa có nói: Sanh mang 

ân gì, sát mang tội gì, làm sao để đến nỗi như vậy? 

Nhưng như trước đã nói, thì trả báo ở Diêm cung, 

khác gì luật pháp? Ngày dài gấp bội, khổ gấp vạn 

lần,  chẳng  lẽ  vì  cái  miệng  mà  cam  chịu  khổ  này? 

Cho  dù  bảo  rằng  không  thế,  còn  phải  giới  sát  ăn 

chay, ức chế ham muốn, quán tưởng cái đồng hình 

trong  dị  hình,  cái  cộng  thể  ngoài  biệt  thể.  Quán 

niệm  lâu  dài,  sức  từ  bi  tự  nhiên  thành  tựu.  Do 

không quán tưởng thịt con, mới có phân chia người 

vật. 

Nếu bị tâm sai khiến, càng phải phá trừ. Phong tục 

bạc  ác,  sanh  con  gái  là  giết  bỏ;  dân  Khương  và 

Hung Nô, sanh nam cũng giết bỏ, do thói quen lâu 

ngày  mà  đưa  đến  như  thế,  không  phân  biệt  cốt 

nhục. Nhưng với thói quen bất sát, thì tuy loài vật 

cũng  không  giết,  huống  hồ  con  mình?  Với  thói 

quen  giết,  con  mà  còn  giết,  thì  có  loài  nào  mà 

không  giết.  Thói  quen  giết  này,  là  gốc  của  kết 

nghiệp.  Muốn  giới  sát, trước  phải quán  chiếu thói 

quen, thì tất cả thói quen tự trừ. 

Về  sai  lầm  của  nhà  Nho,  là  ẩn  tâm  mà  cầu,  thật 

cũng  dễ  hiểu.  Câu  “thương  dân  ái  vật”  của  Mạnh 

Tử,  có  nghĩa  cái  ái  của  họ  có  hoãn  gấp.  Nếu  giết 

thịt  ăn  thịt  mà  còn  là  ái,  thì  không  khác  gì  câu 

chuyện  mẹ  con  quỷ  La-sát  trong  kinh  Phật.  Quỷ 

mẹ  La-sát  ăn  thịt người,  mà nói  rằng:  “Ta  thương 

ngươi,  ăn  ngươi”.  Ăn  thịt  mà  nói  rằng  thương, 

khác hay  giống  với  ăn  thịt  loài  vật mà  nói ái  vật? 

Nghĩa  của  trung  chánh,  hợp  đạo  là  kinh,  theo  sự 

mà  cầu,  là  đã  xa  đạo;  huống  nữa  ít  sát  là  trung, 

kinh  điển  nào  nói?  Bậc  thức  giả  nghe,  chỉ  cười 

không  nói.  Tử  Lộ  chơi  đàn,  âm  thanh  nghe  giết 

chóc,  bị  Khổng  Tử  la  trách,  môn  nhân  thôi  cung 

kính.  Từ  ngày  mở  đất,  chưa  từng  có  vị  thánh  nào 

mang  tâm  sát.  Nhưng  tà  thuyết  hưng  thạnh,  làm 

cho  Trung  Hoa  ta  bế  tắc.  Đại  Hùng  thường  nói: 

“Thời mạt pháp, ma đạo mạnh mẽ. Do sức của ma, 

làm  cho  mọi  người  không  biết  đây  là  tà  thuyết, 

cũng  là  dễ  hiểu.  Nhưng  đất  dài  vạn  dặm,  thời  trải 

ngàn năm, thông minh đạt trí, không ai chẳng ngộ. 

Lời Phật, tin không khi dối. Ngày xưa Đào Ẩn Cư 

tu tiên, trải qua nhiều năm, nhưng chẳng đạt được, 

lòng rất nghi ngờ. Ngày nọ một người đắc tiên bay 

lại  nói:  “Thượng  đế  rầy  anh  viết  “Sách  Thuốc”, 

dùng  đỉa  làm  thuốc,  giết  hại    quá  nhiều”.  Ẩn  Cư 

bèn ngộ, đổi dùng thuốc khác. 

Sách  vở  nhà  Nho,  không  may  không  có  sự  nhắc 

nhở của trời, nên khiến người theo thuyết ấy. Vạn 

vật  cùng  mệnh,  kêu  trời  không  nghe,  chui  đất 

không hở. Đời hiếm truyền lời dạy của thầy Mạnh, 

nên đâu ai thương cho con thú mất con? Bên cạnh 

không vua Giới Thị, ai hiểu hận thù của ba loài vật 

hy  sinh  (bò,  dê,  lợn).  Mẹ  nhìn  con  chết,  con  nhìn 

mẹ  vong,  có  con  thì  cho  con  bú  rồi  mới  chết,  có 

con  thì  sắp  chết  vẫn  cứu  bào  thai,  nhìn  mà  thảm 

mắt, nói thì thương tâm. Lại công tử sau buổi vây 

bắt,  tướng  quân  những  lúc  đi  săn,  vạn  món  trên 

mâm, ngàn vật mất đàn. Chim mái mất chồng đêm 

kêu ríu rít, như ôm sầu Thiên Nga; chim Trĩ cô đơn 

kêu  tìm  vợ,  như  tả  hận  của  Thương  Lăng.  Chiêm 

chiêm chiếp chiếp, cô đơn thui thủi một mình, nên 

biết buồn vui chẳng phải chỉ loài người, mà những 

loài nhỏ nhít cũng thế. Ngũ thường đâu riêng ta có, 

vạn loài đâu phải là không. Nghĩ được như vậy, thì 

thói quen muôn kiếp, một niệm tiêu trừ; thói quen 

đã tiêu, thì không còn tâm hại; tam đồ cùng hoằng 

dương,  loài  vật  cũng  như  con  người  vậy.  Lại  lấy 

đại  thừa  làm  tâm,  độ  gấp  mọi  người.  Một  truyền 

mười,  mười  truyền  trăm,  trăm  truyền  ngàn,  ngàn 

truyền  vạn,  truyền  đến  vô  số.  Ôi!  Kia  đã  có  quả 

chắc chắn phải trả, thì đây cũng có nhân chắc chắn 

đã  tạo,  lời  tôi  tuy  khó  nghe,  nhưng  thật  đáng  suy 

ngẫm. 

Thuyết của nhà nho, bất kể khác với Khổng Mạnh; 

Khổng  Mạnh  xác  thật.  Nhà  Phật  như  thế,  Khổng 

Mạnh  như  kia;  một  bên  sông  Kinh,  một  bên  sông 

Vị, rõ ràng tự chia. Nghiêu Võ cùng thời, người ta 

chắc chắn theo Nghiêu; Khổng Phật cùng sanh, sao 

lại  không  theo  Phật?  Vì  Phật  là  vua  ba  cõi,  cha 

muôn loài. Xưa Mặc Tử kiêm ái, có người sỉ nhục, 

Mặc  Tử  nói:  “Nay  có  kiêm  sĩ1  ở  đây,  kiêm  sĩ  coi 



1 Kiêm sĩ: Những người phụng hành học thuyết kiêm ái của Mặc gia. 

cha mẹ người như cha mẹ mình; coi vợ con người 

như  vợ  con  mình;  biệt  sĩ2  thì  ngược  lại.  Xin  hỏi 

nếu anh đi xa, phải gửi vợ con. Vậy thì anh sẽ gửi 

cho kiêm sĩ, hay gửi cho biệt sĩ?” Người ấy trả lời: 

“Tôi gửi cho kiêm sĩ”. Mặc Tử cười nói: “Anh gửi 

vợ con cho kiêm sĩ, mà sỉ nhục kiêm, là sao?” Nay 

những người bảo sát là trung chánh, bất sát là quá 

đáng, cũng may mà được làm người; nếu làm cầm 

thú,  e  bị  treo  thân  trong  bếp  Tuân  Công3,  hồn  đi 

trong Nghệ Cấu (nguy cơ); Phục Hy đánh cá trước, 

Khổng  Tử  bắn  chim  sau;  Thành  Thang  tuy  nhân, 

vẫn bày đan lưới; Tử Dư thành ái, chưa từng nghe 

danh. Ngay vào lúc này, thương xót ra tay, hiện ra 

lập tức, chính là trượng phu vậy. 

Thích Thánh Lượng Nam Tầm Cực Lạc Tự 

Trùng Tu Phóng Sanh Trì Sớ 

Sự giới sát phóng sanh, thô cạn dễ thấy; lý giới sát 

phóng  sanh,  sâu  sắc khó  tường.  Nếu  không  rõ  cái 

lý sâu sắc ấy, thì cho dù có hành sự bao nhiêu, tâm 

ấy  cũng  không  thể  chí  thành  trắc  ẩn,  ích  lợi  của 

việc  phóng  sanh,  cũng  theo  tâm  lượng  mà  bị  nhỏ 

bé.  Nếu  gặp  người  không  biết  cản  trở,  liền  bị  họ 

chuyển, thế làm cái thiện tâm ban đầu, lập tức tiêu 

diệt. Do đó không ngại nhiều lời, tuyên bày nghĩa 

lý.  Khiến  cho  loài  vật  đều  nhuận  từ  ân,  người  ta 

được  bồi  phước  hựu.  Dùng  lòng  nhân  khẩn  thiết, 



2 Biệt sĩ: Mặc Tử chủ trương kiêm ái, gọi những người phảnđối kiêm ái là biệt sĩ. 

3 Bếp Tuân Công: Tuân Công tánh xa xỉ, trong bếp luôn sơn hảo hải vị. Bếp Tuân 

Công chỉ cho những nhà luôn ăn sang. 

diệt quả báo sát của mình của người, cùng sống dài 

lâu, cộng hưởng tuổi trời. Còn mong đem công đức 

này, hồi hướng Tây Phương, thì vĩnh viễn ra khỏi 

luân hồi, vượt qua ba cõi, làm đệ tử Di-đà, bạn của 

Bồ-tát vậy. Người đọc xin chú ý, tất cả chúng sanh, 

một  niệm  tâm  tánh,  vốn  cùng  chư  Phật  ba  đời 

không  khác,  chỉ  vì  nghiệp  ác  nhiều  đời,  che  đậy 

tâm  tánh  vốn  sáng,  không  thể  hiển  hiện,  nên  mới 

trầm  luân  làm  súc  sanh,  ngoài  tìm  ăn  tránh  chết, 

không  biết  gì  cả.  Thí  như  chiếc  gương  đồng,  bụi 

bám lâu ngày, không chỉ không hiện ánh sáng, mà 

ngay cả thể đồng ấy, cũng không hiển hiện, giống 

như phế vật. Bỗng gặp người trí, biết là gương báu, 

đầy  đủ  vô  biên  ánh  sáng,  liền  ngày  đêm  lau  chùi, 

ban  đầu  lược  lộ  thể  gương,  kế  dần  phát  ra  ánh 

sáng. Chùi  đến  cực độ, thì  ánh  sáng vô  biên, toàn 

thể hiển hiện. Người vô trí, mới quý trọng, coi như 

bảo  vật.  Nên  biết  ánh  sáng,  gương  vốn  có  đủ, 

chẳng phải từ chùi mà được. Dù vốn có đủ, nhưng 

nếu  không  nhờ  duyên  lau  chùi,  thì  kiếp  này  sang 

kiếp  khác,  cũng  không  có  ngày  phát  sáng.  Tâm 

tánh  của  tất  cả  chúng  sanh  trong  sáu  đường,  toàn 

đều  như  vậy.  Do  từ  vô  thỉ  đến  nay,  hoặc  nghiệp 

che đậy, không thể hiển hiện diệu minh vốn có, mê 

bối  chân  tánh,  tạo  sanh  tử  nghiệp.  Đại  giác  Thế 

tôn,  biết  một  niệm  tâm  tánh  của  các  chúng  sanh, 

cũng Phật không khác. Do đó dùng đủ các phương 

tiện,  tuỳ  cơ  thuyết  pháp,  dạy  tu  tập  giới  định  tuệ, 

để đoạn  hoặc nghiệp phục hồi vốn có, viên phước 

tuệ để chứng pháp thân. Cũng dạy mọi người phát 

tâm  từ  bi,  giới  sát  phóng  sanh.  Do  ta  và  tất  cả 

chúng  sanh,  đều  đang  ở  trong  luân  hồi.  Từ  vô  thỉ 

đến nay sát sanh qua lại. Họ chắc chắn đã từng là 

cha mẹ vợ con quyến thuộc của ta, ta cũng từng là 

cha mẹ vợ con quyến thuộc của họ. Họ đã từng  do 

ác nghiệp  mà hoặc  làm  người,  hoặc  làm thú,  bị ta 

giết  chết;  ta  cũng  đã  từng  do  ác  nghiệp  mà  hoặc 

làm người, hoặc làm thú, bị họ giết chết. Trải qua 

nhiều kiếp, sanh sát lẫn nhau, không có chỗ dừng. 

Phàm  phu  không  biết,  Như  Lai  thấy  rõ.  Không 

nghĩ đến thì thôi, chớ nghĩ đến thì thật hổ thẹn đau 

thương  không  chịu  nổi.  Ta  nay  may  nhờ  phước 

thiện nhiều đời, sanh ra được làm người. Nhất định 

phải  giải  oan  mở  trói,  giới  sát  phóng  sanh.  Làm 

cho tất cả những chúng sanh, mỗi loài được về nơi 

của  chúng.  Lại  niệm  Phật  hồi  hướng  Tịnh  độ  cho 

chúng,  khiến  được  giải  thoát.  Dù  chúng  nghiệp 

nặng,  chưa  thể  vãng  sanh,  ta  cũng  nhờ  công  đức 

thiện  nghiệp  này,  quyết  mong  lâm  chung  vãng 

sanh  Tây  Phương.  Được  vãng  sanh  rồi,  tức  được 

siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, vĩnh viễn 

ra khỏi luân hồi, dần chứng quả Phật. 

Lại ái vật phóng sanh, cổ thánh tiên hiền, đều từng 

thực  hiện.  Nên  Thượng  Thư    có  câu “chim thú cá 

rùa  hàm  nhược”,  và  Văn  Vương  ban  ơn  đến  cả 

xương  khô,  huống  hồ  là  vật  có  tri  giác?  Đến  như 

Giản  Tử  thả  chim  gáy,  Tử  sản  nuôi  cá,  Tuỳ  Hầu 

cứu  rắn,  Dương  Bảo  cứu  hoàng  tước.  Đây  chắc 

chắn cái tâm đối xử bình đẳng của thánh hiền, còn 

không  biết  nghĩa  xuẩn  động  hàm  linh  ấy,  đều  đủ 

tánh  Phật;  thăng  trầm  qua  lại,  làm  oán  thân  nhau; 

và cuối cùng đều sẽ thành Phật. Đến khi Phật giáo 

truyền  vào  Trung  Quốc,  nhân  quả  ba  đời,  và  lý 

Tâm,  Phật,  Chúng  sanh bình đẳng  không hai,  mới 

hiển  rõ  ở  đời.  Đại  thánh  đại  hiền,  không  ai  là 

không  lấy  giới  sát  phóng  sanh  làm  nền  tảng  vãn 

hồi  kiếp  sát  vun  bồi  phước  quả,  dứt  đao  binh  mà 

hưởng tuổi trời. Người xưa nói: Muốn biết nguyên 

nhân  chiến  tranh  trên  thế  giới,  chỉ  cần  nghe  tiếng 

kêu  thảm  trong  lò  mổ  đêm  khuya.  Lại  nói:  Muốn 

được  thế  giới  không  chiến  tranh,  trừ  phi  chúng 

sanh  không  ăn  thịt.  Thì  biết  giới  sát  phóng  sanh, 

chính  là  kế  hay  cứu  đời  bạt  tận  căn  nguyên.  Cho 

nên Trí Giả đại sư, tạo hơn 60 ao phóng sanh. Xin 

sắc  lập  bia,  cấm  đánh  bắt  cá.  Những  ai  đánh  bắt 

trộm,  bị  bắt  là  phạt  nặng.  mãi  cho  đến  niên  hiệu 

Trinh  Quán  nhà  Đường,  vẫn  còn  như  thế.  Vua 

Đường  Túc  Tông,  năm  thứ  2  niên  hiệu  Càn 

Nguyên,  chiếu  chỉ  các  châu  quận  lập  ao  phóng 

sanh, sắc Nhan Chân Khanh soạn văn bia, và khắc 

bia. Có bia ghi rằng: Đức vua chúng ta lấy thiên hạ 

làm  hồ,  vì  vậy  loài  thuỷ  tộc  được  nhờ  ơn,  nương 

sức gia trì của chú Đà-la-ni, diệt tận biển khổ sanh 

tử.  Năm  Thiên  Hy  nguyên  niên,  Tống  Chân  Tông 

chiếu chỉ thiên hạ lập ao phóng sanh, và Tây Hồ ở 

hàng Châu, chính là ao phóng sanh thời nhà Tống. 

Đại sư Liên Trì thời nhà Minh lập ao phóng sanh ở 

Thượng Phương, Trường Thọ. Văn giới sát phóng 

sanh,  lưu  thông  thiên  hạ.  Đến  nay  hơn  300  năm, 

ngưỡng  mộ  phong  thái  cao  vời,  hàng  xuất  gia  tại 

gia từ bi cứu giúp loài vật, nhiều không thể tính kể. 

Có  người  hỏi:  Cô  quả  đơn  độc,  nghèo  cùng  khốn 

khó,  ở  đâu  cũng  có,  sao  không  cứu  giúp  mà  lại 

nóng  vội  cứu  giúp  những  chúng  sanh  chẳng  có 

quan hệ gì với mình. Sự hoãn gấp khinh trọng ấy, 

chẳng phải đảo ngược sao? 

Trả lời: Bạn không biết nguyên do dạy người giới 

sát  phóng  sanh  của  Phật.  Người  vật  tuy  khác, 

nhưng Phật tánh vốn một. Chúng do ác nghiệp mà 

sanh  làm  loài  vật,  ta  nhờ  thiện  nghiệp  được  sanh 

làm  người.  Nếu  không  thương  xót,  mặc  tình  giết 

thịt, một mai hoặc ta phước hết, tội chúng trả xong, 

thì  khó  tránh  khỏi  đền  trả  trở  lại,  lại  bị  chúng  ăn. 

Nên biết chiến tranh, đều chiêu cảm bởi nghiệp sát 

đời trước. Nếu không sát nghiệp, thì cho dù có gặp 

giặc cướp, cũng không bị giết hại. Huống các việc 

như ôn dịch tai nạn nước lửa, người giới sát phóng 

sanh tuyệt không gặp phải. Thì biết hộ sanh, chính 

là hộ mình, giới sát có thể tránh được thiên sát, quỷ 

thần  sát, đạo tặc  sát,  vị  lai  oan  oan  tương  báo  sát. 

Cô  quả  đơn  độc,  nghèo  cùng  khốn  khó,  cũng  nên 

tuỳ  sức  giúp  đỡ,  đâu  phải  người  giới  sát  phóng 

sanh,  tuyệt  đối  không  làm  những  công  đức  này? 

Những  người  cô  quả  khốn  khó  tuy  đáng  thương, 

nhưng chưa đến nỗi chết. Loài vật nếu không cứu 

kịp, chúng lập tức  bị mổ xẻ chiên nấu. 

Lại  có  người  hỏi:  Loài  vật  nhiều  vô  kể,  cứu được 

bao  nhiêu?  Nên  biết  việc  phóng  sanh,  quả  thật  là 

thiện tâm tối thắng, phát khởi đồng nhân, cứu khắp 

loài vật. Ý mong chúng thể hội mà thả, thương xót, 

không  nỡ  ăn  thịt.  Đã  không  ăn  thịt,  thì  người  bắt 

liền  thôi.  Mong  cho  tất  cả  các  loài  thuỷ  lục  trên 

khô  dưới  nước,  tự  tại  bay  nhảy  bơi  lội  nơi  cảnh 

giới của chúng, thì là không phóng mà phóng khắp, 

chẳng phải cái gọi là lấy thiên hạ làm hồ sao? Cho 

dù  không thể  ai cũng được  vậy,  nhưng  một người 

không nỡ ăn thịt, đoạn nhân cô quả bần cùng hoạn 

nạn,  tạo  duyên  sống  lâu  không  bệnh,  phú  quý  an 

lạc  cha  con  đoàn  viên,  vợ  chồng  sống  lâu  trăm 

tuổi. Đó chính là cứu tế trước, để đời đời kiếp kiếp 

vĩnh  viễn  không  còn  gặp  cô  quả  bần  cùng,  mãi 

hưởng  phước  lạc  sống  lâu  giàu  sang,  chớ  chẳng 

phải cái gọi là loài thuỷ tộc được nhờ ơn. Đâu thể 

thờ ơ để chúng chết. Nếu suy ngẫm kỹ, thì giới sát 

phóng sanh, rốt cuộc là gấp gáp vì người, chớ đâu 

phải  gấp  gáp  vì  vật,  mà  anh  gọi  hoãn  gấp  khinh 

trọng đảo lộn! 

Ngoài  Cực  Lạc  Tự  ở  Nam  Tầm,  trước  nay  có  hồ 

phóng  sanh,  do  bờ  đê  chưa  xây  xong,  sạt  lở,  lại 

nhiều  năm  không  vét,  nên  đầy  bùn.  Thường  có 

người  đến  phóng  sanh  ở  đây,  tuy  phát  thiện  tâm, 

nhưng thật chúng sanh khó được ích lợi. Sáng thả 

chiều lại bị bắt, hơn quá nửa là vậy. Nếu gần sông 

lớn, nên chèo thuyền ra giữa sông thả. Đại sư Viên 

Lâm,  lòng  không  nỡ  thấy  bị  bắt  trở  lại,  nên  tính 

đào một cái hồ sâu, xung quanh rào kín, để có chỗ 

phóng sanh, mà không bị bắt trộm, ý định ấy quả là 

nhân hậu. Công việc còn chưa khai công, đúng lúc 

ba  thầy  Phổ,  Đà,  Giác  tới,  vừa  thấy  liền  chí  đạo 

hợp  nhau.  Trở  về  giao  phó  hết  việc  chùa,  và  rồi 

buông  xuống  vạn  duyên,  chuyên  tu  tịnh  nghiệp. 

Thầy  Giác  thay  Viên  Lâm,  tức  muốn  công  trình 

mau  thành,  nhưng  công  trình  lớn  quá,  một  mình 

khó xong, nên quyết định kêu gọi hết các thiện tín 

trong huyện, cùng chung tay góp sức. Nhờ tôi viết 

lời  tựa.  Tôi  thường  đau  lòng  nghĩ  đến  sự  bi  thảm 

của sát sanh, muốn vãn hồi nhưng vô lực, nên khi 

được nhờ, động lòng, tôi liền mang những quả báo 

hiện  tại  vị  lai  của  việc  sát  sanh  phóng  sanh,  Phật 

tánh  vốn  đủ  của  ta  và  loài  vật,  cho  đến  sự  thăng 

trầm  lên  xuống  theo  nghiệp,  trình  bày  một  cách 

vắn  tắt.  Mong  các  đàn  việt,  cùng  phát  thiện  tâm, 

cùng bỏ tịnh tài, để việc này sớm được thành tựu, 

ngõ hầu loài vật được cứu nhiều. Công đức ấy, thật 

vô  lượng  vô  biên,  đâu  chỉ  hiện  đời,  vạn  hoạ  đều 

được tiêu trừ, muôn điều lành đều tụ hội, mà đời vị 

lai những người mang ơn báo đức, cũng không biết 

bao nhiêu mà tính. 





cover_image.jpg
An-Si-Toan-Thu-

DIEUPHAPAM-

Dich-Van-Thien-
Tien-Tu





